
 
Curso I: Las principales enseñanzas del budismo 
Lectura 1 
 
 
 

 
Aquí estan contenidos  

 
“Los tres senderos principales” 

 
compuesto por el Gran Tsongkapa, Rey del Darma  

 

 
 

Me postro ante todos los sagrados y elevados Lamas 
 

 
 
Explicaré de la mejor manera posible  
La esencia de todas las elevadas enseñanzas de los Vencedores, 
El camino que recomiendan todos sus sagrados Hijos, 
La puerta de entrada para  los afortunados que buscan la libertad. 



 
 

 

 
 
Escuchad con una mente pura, afortunados 
Que no ansiáis los placeres de la vida, 
Y que para hacer significativos el ocio y los dones os esforzáis en conducir 
vuestra mente  
Por el sendero que complace a los Vencedores 
 

 
 
Sin renuncia pura, no habrá manera de acabar  
Con este empeño por los estados placenteros  
En el océano de la vida. 
Los seres están encadenados también  
Por esta vida de anhelos. 
Busca, pues, la renuncia primero. 
 

 
 
 
 
Ocio y fortuna son difíciles de encontrar, la vida no es larga.  
Piensa en ello constantemente, interrumpe el deseo hacia esta vida. 
Piensa una y otra vez en cómo nunca fallan las acciones y sus frutos, 
Y en el ciclo del sufrimiento: detén tu deseo por el futuro. 

 



 
 

 
 

Cuando has meditado de este modo y no sientes siquiera  
Un momento de deseo por las cosas buenas de la vida cíclica, 
Y empiezas a pensar, tanto de día como de  noche,  
En conseguir la libertad, has encontrado la renuncia. 
 

 
 
La renuncia, no obstante, nunca puede aportar  
El gozo total de la incomparable Budeidad,  
A menos que esté unida al deseo más puro;  
Por ello, los sabios buscan el elevado deseo de obtener la Iluminación. 
 

 

 
 

 



 
 

Son arrastrados por las cuatro violentas corrientes de un río.  
Estrechas cadenas les atan a sus actos pasados, difíciles de soltar. 
Oprimidos dentro de la jaula de acero de su aferramiento a “lo que existe por sí 
mismo”,  
Asfixiados por la negra oscuridad de la ignorancia.  
Nacen en una rueda sin fin, y en sus nacimientos 
Son torturados sin respiro por los tres sufrimientos. 
Piensa en cómo se sienten tus madres, piensa en lo que les sucede,  
Por ellos, intenta desarrollar este deseo sublime. 
 

       
 

Puedes dominar la renuncia y el deseo por la Iluminación,  
Pero a menos que poseas la sabiduría que percibe la realidad,  
No podrás cortar la raíz de la vida cíclica. 
Esfuérzate en los medios para percibir la interdependencia. 

 

        
 
Una persona ha entrado en el sendero que complace a los Budas, 
Cuando en todos los objetos del ciclo o más allá de éste,  
Ve que la causa y el efecto nunca fallan,  
Y cuando éstos pierden toda su apariencia sólida.   

 

       
 
No habrás comprendido el pensamiento de los Sabios,  



 
 

Mientras estas dos ideas te parezcan dispares: 
La apariencia de las cosas –la infalible interdependencia–; 
La vacuidad –más allá de adoptar cualquier posición–. 
 

       
 
A partir de un punto, dejan de alternarse, vienen juntas.  
El sólo hecho de ver que la interdependencia nunca falla,  
Te lleva a una comprensión capaz de destruir la manera en que te aferras a los      
objetos.  
Así tu análisis basado en la visión es completo. 

 

       
 
Además, la apariencia impide el extremo de la existencia;  
La vacuidad impide el de la no existencia,  
Y si entiendes que la vacuidad se pone de manifiesto en la causa y el efecto,  
Nunca serás arrastrado por los puntos de vista extremos. 

      
 

Cuando hayas entendido tan bien como yo los puntos esenciales  
De cada uno de los tres senderos principales explicados. 
Entonces, hijo mío, aíslate,  
Haz vigorosos esfuerzos con celeridad para alcanzar tu deseo último. 
 



 
 

 
 

Estas instrucciones le fueron impartidas a Ngawang Drakpa, un monje del distrito de Tsako, por el 
ilustrado monje budista, el glorioso Losang Drakpa. 



 
 

 7 

 
Curso I: Las Enseñanzas Principales del Budismo 
Nivel uno de las etapas en el camino hacia la Iluminación (Lam Rim) 
 
Lecturas Primera y Segunda Clases 
Tema:     Los Seis Preliminares a la Meditación, y los Siete Ingredientes. 
 
Lectura:  El Gran Libro de las Etapas del Sendero de Je Tsongkhapa (folios 37a-40a,  

  un comentario de selecciones del Rey de Todas las Oraciones, la Oración  
  del Realizado, Actividades de Toda la Bondad, folios 198b-199a 
 
  Mil Angeles del Cielo del Gozo 

 
Lecturas tercera clase 
Tema:      Las Seis Condiciones para la Meditación 
Lectura:  El Gran Libro de las Etapas del Sendero de Je Tsongkhapa folios 314a-315b. 
 
Lectura cuarta clase 
Tema:     La postura de ocho puntos 
Lectura:  El Gran Libro de las Etapas del Sendero de Je Tsongkhapa folios 315b-316a. 
 
Lectura quinta y sexta clases 
Tema:    Los Cinco Problemas de la Meditación, y las Ocho Correcciones. 
Lectura: Un esquema sobre las etapas de la meditación ideado por Kyabje Triyang Rinpoché. 
 
Lectura séptima clase 
Tema:    Las Nueve Etapas de la Meditación 
Lectura: Un Regalo de Liberación de Pabongka Rinpoché, folios 357a-359a. 
 
Lectura octava clase 
Tema:     Las Etapas a la Iluminación , y Encontrar un Lama 
Lectura:  Abrir tus ojos a lo que Deberías Mantener y lo que Deberías Abandonar de 

  Pabongka Rinpoché, un comentario a la Fuente de Toda mi Bondad,  
  de Je Tsongkhapa, Primera Parte.  

 
Lectura novena clase 
Tema:    Extraer la Esencia de la Vida 
Lectura: Abrir tus ojos a lo que Deberías Mantener y lo que Deberías Abandonar, de 

  Pabongka Rinpoché, un comentario a la Fuente de Toda mi Bondad,  
  de Je Tsongkhapa, Segunda Parte. 

 
Lectura décima clase 
Tema:     Etapas para aquellos de Capacidad Mayor y Media 
Lectura: Abrir tus ojos a lo que Deberías Mantener y lo que Deberías Abandonar, de 

  Pabongka Rinpoché, un comentario a la Fuente de Toda mi Bondad,  
    de Je Tsongkhapa, Tercera Parte. 



 
Curso I: Las Enseñanzas Principales del Budismo 
Las Etapas a la Iluminación  (Lam Rim). Nivel Uno 
 
Primera Clase: 

 
 

Prefacio 
 
 

eshe Losang estaba sentado como siempre, mirando al techo con la boca abierta. 
Eramos jóvenes monjes de Sera, uno de los principales monasterios budistas del 
Tíbet. Nos sentábamos en largas hileras dándonos la cara unos a otros mientras 

cantábamos una de las oraciones más sagradas de nuestra religión, el Ofrecimiento a los Lamas. 
Él estaba a unos tres metros, aún soñando despierto con la boca abierta. Yo era el 

díscolo de la clase, inteligente, pero con un carácter travieso que empeoró al juntarme con 
mis irreverentes amigos de juegos. Dos de ellos estaban sentados conmigo, uno a cada lado, 
y tampoco se concentraban mucho en la oración. Aposté con ellos a que acertaría a dar en 
la boca de Yeshe Losang. 

Este era nuestro juego, lo llamábamos pakda que significa “la flecha de pasta”. Coges 
una pequeña bolita de pasta de cebada y la lanzas con el dedo cordial. Este era el tipo de 
cosas que se me daban bien ya que no perdía mucho tiempo estudiando, como debería. 

Yeshe Losang todavía estaba boquiabierto, proporcionando una buena diana. Mientras 
los cantos iban en crescendo, apunté y disparé –la pelota de pasta no sólo alcanzó su boca 
sino que llegó directamente a la garganta produciéndose un sonido tremendamente 
satisfactorio, ¡thuoch!– de modo que empezó a ahogarse y a escupir mientras mis amigos 
estallaban en risas. 

En esto llegó el gergen, nuestro disciplinario encargado de vigilar a los jóvenes durante 
las ceremonias y señaló a los culpables (que todavía estaban riendo; yo mantuve la cara seria 
a lo largo del evento). El llevaba un pequeño bastón para tales ocasiones y comenzó a 
atizarles desde detrás de la fila. Aunque empezaron a llorar no podían parar de reír mientras 
recibían una buena tunda. Yeshe Losang aún estaba ahogándose y allí estaba yo, sentado 
como un buen monje arreglándomelas para salir indemne. Más tarde me dijeron que poder 
ver el rostro de Yeshe Losang desencajado bien había valido la zurra y que no estaban 
resentidos porque yo me hubiera librado. 

Esta pequeña escena era muy típica de mis primeros años en Sera. Como muchos 
chicos tibetanos, ingresé en el monasterio a una edad temprana –esto fue en 1928, cuando 
sólo tenía siete años–. Al principio, echamos en falta a nuestros padres, hermanos y 
hermanas, pero nuestra casa en el monasterio era un lugar maravilloso para un niño; 
estábamos con cincuenta chicos de la misma edad, lo cual significaba un gran 
entretenimiento cuando nos las podíamos arreglar, y también un profundo sentimiento de 
hermandad a medida que pasábamos juntos el riguroso estudio de 25 años y, finalmente, 
nos graduábamos con el ansiado título de “gueshe” —Maestro de estudios budistas–. 

Mi propia casa era la de Gyalrong, una de las mayores de las quince del Colegio de Sera 
Me, que es una de las tres grandes divisiones del monasterio de Sera. En su punto álgido, 

Y 



 
 

 
9 

Sera llegó a tener más de 8,000 maestros y discípulos estudiando los antiguos libros de la 
sabiduría budista. 
  Nuestro monasterio estaba localizado justo en las afueras de Lhasa, la capital del 
Tíbet, el reino montañoso rodeado por el monte Everest y el resto de los Himalayas, al 
norte de la India y al oeste de China. Aunque el Buda nació en la India, Tíbet es el lugar 
donde sus enseñanzas completas han sobrevivido hasta el día presente. Fueron traídas a 
nuestro país a lo largo de mil años, traducidas cuidadosamente a nuestro idioma y 
preservadas en nuestros monasterios en las montañas (mientras que en el mundo externo 
los libros budistas, monasterios y monjes prácticamente han desaparecido) y abogan por la 
no violencia en un mundo violento. 

Nosotros, los jóvenes monjes, no éramos tan nobles. Mi tutor solía enviarnos con 
cubos a los precipicios que se encontraban detrás del monasterio para coger agua de la 
fuente y allí perdíamos el tiempo durante horas. A veces colocábamos los pies dentro de los 
ropajes azafranados y resbalábamos por las grandes rocas hasta que la ropa quedaba hecha 
añicos. El encargado de la casa, por supuesto, nos daría unos coscorrones. Lanzar piedras 
era otra buena manera de desperdiciar el tiempo y recuerdo que, en una ocasión, alcancé a 
una lagartija, la maté por accidente, y sentí un gran arrepentimiento. Ya que creemos que 
todas las criaturas vivas tienen sentimientos y que buscan sentirse bien y evitar el dolor, 
igual que tú y yo. 

De regreso al monasterio, el truco favorito era llenar de tachuelas el sendero que dirigía 
a la puerta principal. Nuestro país está en una especie de bolsa detrás de los Himalayas, y 
no era tan frío como imagina la mayoría de gente que debería ser la Tierra de las Nieves. A 
algunos de los monjes les encantaba caminar descalzos y por ello solíamos apostarnos 
detrás de la pared, cerca de la puerta, esperando una víctima. Nuestras risitas empezaban a 
estallar incluso antes de que sus pies llegasen a las tachuelas, y luego nos solíamos escapar, 
con los hábitos flotando por el aire, antes de que pudieran venir a atraparnos. 

Incluso en mi hogar yo no era un estudiante modelo. Mi tutor, el que normalmente 
nos enseña a leer y a escribir antes de empezar nuestros estudios filosóficos formales, era 
Gueshe Thupten Namdrol. Era muy estricto conmigo y con el otro compañero que 
compartía nuestras habitaciones. Este chico era un travieso muy notorio y empezó a influir 
en mí. Cuando empezamos nuestros primeros cursos de lógica y debate budista pasé por 
todas las etapas necesarias, –presenté bien mis exámenes, memoricé todo lo necesario y 
rápidamente cogí los principios del razonamiento– pero mi corazón no estaba en ello. Para 
cuando empezamos el siguiente curso, doce largos años dedicados al significado de la 
Sabiduría, mi reputación era bastante mala. 

Por esta época, le ofrecieron a mi tutor el rango de abad de un monasterio llamado 
Ganden Shedrup Ling, en el distrito de Hloka, bastante lejos, al sur de la capital. Era un 
gran honor ya que el puesto había sido concedido por el Kashak –el Elevado Consejo del 
Gobierno tibetano– y aprobado personalmente por el Dalai Lama, el gran líder espiritual y 
temporal de nuestra tierra. Esta posición le aportaría unos ingresos sustanciales que yo, 
como mano derecha de Gueshe Namdrol, compartiría. Todo el mundo pensó que sería una 
buena oportunidad para que yo pudiera subsistir y dejar con elegancia el duro curso de 
estudio que me esperaba y que parecía que nunca podría completar. 

Fue en esta época cuando el glorioso Pabongka Rinpoché, el autor del comentario que 
ustedes están a punto de leer, apareció en mi vida. Como yo, de joven también había 
seguido sus estudios en el Colegio de Sera Me, del monasterio de Sera. De hecho pertenecía 
a la misma casa, Gyalrong. 

Pabongka Rinpoché nació en 1878, en una ciudad denominada Tsawa Li, del distrito 
de Yeru Shang en el estado de Tsang al norte de Lhasa. Su familia pertenecía a la nobleza y 
poseía una modesta propiedad denominada Chappel Gershi. De niño exhibía cualidades 



 
 

 
10 

inusuales y a los siete años fue llevado delante de Sharpa Choje Losang Dargye, una de las 
principales figuras de aquellos días.  

El Lama estaba seguro de que el chico era un santo reencarnado e incluso llegó a 
examinarle para comprobar si se trataba de la reencarnación de su propio y finado maestro. 
No lo era, pero el sabio predijo que si era enviado a la Casa Gyalrong del Colegio de Sera 
Me, algo maravilloso le acontecería en el futuro. 

Más tarde se descubrió que el joven era una reencarnación de la línea Changkya, que 
incluía al ilustre erudito Changkya Rolpe Dorye (1717–1786)1 Los lamas de esta línea 
habían enseñado extensamente en las regiones de Mongolia y China, –incluso en la corte 
del emperador chino– y el nombre “Changkya” tenía fuertes connotaciones chinas. Ya en 
aquellos días el gobierno tibetano y la gente eran sensibles a las presiones que nos imponía 
nuestro poderoso vecino del este, por ello se eliminó el nombre “Changkya” y en vez de 
ello se declaró al niño “Pabongka”. 

Pabongka, también conocido como Parongka, es una famosa gran formación rocosa a 
unas tres millas a pie del monasterio de Sera. La palabra misma “pabong” significa en 
nuestro idioma, “gran roca”. Es un lugar históricamente muy importante para los tibetanos 
ya que encima de dichas rocas se encuentra el palacio de Songtsen Gampo, el rey del siglo 
VII que convirtió al Tíbet en una de las principales naciones de Asia en aquella época, y 
que ayudó a introducir las primeras enseñanzas budistas de la India. 

Hasta la época de Songtsen Gampo, los tibetanos no tenían idioma escrito. El rey, que 
deseaba que los grandes textos del budismo fueran traducidos a nuestro idioma, envió a un 
número de delegaciones a la India con el encargo de regresar con un alfabeto escrito. 
Muchos de los jóvenes fallecieron debido al calor húmedo de los valles y las junglas de la 
India, tan diferentes de nuestra elevada meseta tibetana, pero el ministro Tonmi Sambotha 
logró regresar. El creó un alfabeto y una gramática que aún perdura hoy en día. Y se dice 
que llevó a cabo esta gran labor en el palacio de Songtsen Gampo, encima de los 
acantilados de Pabongka. 

Pabongka Rinpoché era, en realidad, el segundo Pabongka, ya que finalmente se 
acordó que se le había reconocido como la reencarnación del Khenpo (o abad) del pequeño 
monasterio que se encontraba encima de la roca. Por esta razón se le conoció como 
“Pabongka Kentrul” o “reencarnación del abad de Pabongka”. El nombre entero de 
Pabongka Rinpoché era Kyabye Pabongka Yetsun Yampa Tenzin Trinle Gyatso Pel 
Sangpo, traducido como el “noble protector, el de Pabongka, el venerable y glorioso 
maestro, cuyo nombre es el Amoroso Sustentante de las Enseñanzas de Buda, Océano de 
las Poderosas Actividades del Buda”. Popularmente también se le conoce como “Dechen 
Ñingpo” que significa “Esencia del Gran Gozo”, en referencia a su dominio de las 
enseñanzas secretas del budismo. Los tibetanos creemos que es irrespetuoso dirigirnos a un 
gran líder religioso por su “mero” nombre –tal como “Tsongkhapa” o “Pabongka”– pero 
aquí hemos simplificado los nombres tibetanos para ayudar a los lectores occidentales. 

La carrera de Pabongka Rinpoché en el Colegio de Sera Me no fue sobresaliente; 
terminó su grado de gueshe, pero sólo llegó al rango de “lingse”, significa que pasó los 
exámenes en su propio monasterio y no entró en los de rangos más elevados como el de 
“hlarampa”. Para obtener el nivel hlarampa es preciso pasar una exhaustiva serie de 
exámenes y debates públicos en diferentes monasterios, y que culminan en el palacio de 
verano de Norbulingka con una sesión ante el Dalai Lama y sus maestros. Sólo después de 
su graduación en Sera Me y el éxito de sus viajes para enseñar fuera de la capital se empezó 
a esparcir la fama de Pabongka Rinpoché. Gradualmente empezó a formar un gran séquito 
de discípulos y desplegó una tremenda capacidad como maestro público. No era alto (tal y 
como lo recuerdo, era de mi estatura y sólo mido 1.65) pero tenía el pecho ancho y parecía 
llenar el trono cuando subía para empezar el discurso.  



 
 

 
11 

 Su voz era increíblemente poderosa. En muchas ocasiones se dirigía a audiencias 
formadas por miles de personas, y aún así todos le oían claramente (en el Tíbet de aquellos 
días no habíamos oído hablar de micrófonos o altavoces). Parte del truco, desde luego, era 
llenar la sala con la audiencia sentada al estilo tibetano, con las piernas cruzadas en el suelo, 
con el Lama en una plataforma elevada. Incluso entonces el público inundaba los pasillos 
del corredor o se sentaba en el tejado, mirando a través de empinadas ventanas. 

Pabongka Rinpoché tenía una capacidad incomparable para relacionarse con su 
audiencia y por esta razón se convirtió en maestro, tanto para el hombre común como para 
nosotros, los monjes. En general, la mayoría de las enseñanzas del Buda tal y como se 
aprenden en el monasterio son extremadamente detalladas, profundas y a veces técnicas. 
Además, usamos rigurosos exámenes de lógica formal para analizarlas, a medida que 
ascendemos en las clases. Estos métodos son importantes para obtener los objetivos más 
elevados de la práctica budista de manera sistemática y transmitir estas enseñanzas a los 
demás. Pero estaban más allá de la capacidad de muchos de los laicos tibetanos. El gran 
logro de Rinpoché fue que encontró un modo de atraer y dirigirse a oyentes de todo nivel 
intelectual. 

Su arma más famosa era el humor. Los discursos públicos en el Tíbet podían durar 
diez horas o más sin un descanso, y sólo un gran santo podía mantener la atención del 
público tanto tiempo. Inevitablemente, parte de la audiencia solía dormirse o caía en una 
especie de letargo. Entonces Pabongka Rinpoché, de repente, relataba una historia divertida 
o un chiste con una útil moraleja, y hacía estallar a sus oyentes en ataques de risa. Esto 
despertaba a los dormilones diurnos, que siempre buscaban a alguien entre sus vecinos que 
les pudiera repetir el chiste. 

Los efectos en la audiencia eran sorprendentes e inmediatos. Recuerdo en particular el 
caso de Dapon Tsago, un miembro de la nobleza que ocupaba una influyente posición, 
similar a la de un Ministro de Defensa. Las enseñanzas públicas en el Tíbet eran tanto un 
tema social como religioso, y los aristócratas se presentaban con sus mejores ropajes: a 
menudo parecía que no venían a escuchar el Darma sino más bien a aparentar. Así que un 
día este gran general entro en la sala, vestido con ropas de seda, el pelo largo, exuberante y 
preparado como una especie de trenzas (esto se consideraba algo muy varonil y estaba de 
moda en el viejo Tíbet). Una gran espada ceremonial colgaba de su cinturón, rechinando de 
modo imponente mientras se pavoneaba. 

Al final de la primera sección de la enseñanza se le vio dejando la sala en silencio y 
sumido en profundos pensamientos –con una tela había envuelto su arma de guerra para 
esconderla, y se la llevaba a casa–. Más tarde pudimos ver que se había cortado sus trenzas 
de guerrero y, finalmente, un día se lanzó delante de Rinpoché y le pidió que le concediese 
sus votos de laico religioso para toda la vida. Desde entonces siguió siempre a Pabongka 
Rinpoché en cada enseñanza pública que dio. 

Rinpoché nunca había pasado mucho tiempo en el pequeño monasterio encima del 
peñasco Pabongka, y su fama pronto tomó tales proporciones que el Colegio Ngakpa del 
Monasterio de Sera le ofreció un gran complejo de retiro en la colina encima de Pabongka. 
El nombre de esta ermita era Tashi Choling, o “Isla Espiritual Auspiciosa”. Unos sesenta 
monjes residían allí, y según recuerdo, unos dieciséis asistentes personales ayudaban al 
Lama en su apretado horario: dos monjes secretarios, un director de finanzas, etc. El 
Rinpoché dividía su tiempo entre sus aposentos de aquí y una pequeña celda de meditación 
construida alrededor de la entrada de una cueva, más arriba, a un lado de la montaña. 

La cueva era conocida como Takden, y fue aquí donde Pabongka Rinpoché solía 
escaparse durante largos periodos para hacer sus prácticas privadas y meditaciones. La 
cámara central tenía un techo elevado en forma de bóveda, tan alto que la luz de una 
antorcha no podía iluminarla y la oscuridad parecía llegar hasta el infinito. En el centro del 
techo había un extraño triángulo hecho por la naturaleza en la roca que era idéntico a la 



 
 

 
12 

forma externa de uno de los mundos místicos que se describen en nuestras enseñanzas 
secretas. 

En la esquina de esta maravillosa cueva fluía una fuente subterránea de una roca, 
encima de la cual había otro dibujo natural, éste era igual que el tercer ojo que vemos 
pintado en la frente de una de nuestras Budas femeninas. A propósito, este “tercer ojo” es, 
principalmente, metafórico y representa la comprensión espiritual en nuestro corazón. 
Creíamos que la cueva era el hogar de alguna dakini –una especie de ángel budista– porque 
la gente a menudo decía que veían a una maravillosa dama emerger de la cueva, pero nadie 
la había nunca visto entrar. 

Fue en sus aposentos privados en la ermita de Tashi Choling que conocí por vez 
primera a Pabongka Rinpoché. Había llegado de un extenso viaje por el este del Tíbet. Yo 
todavía era el joven salvaje y había quedado atascado con el desagradable trabajo de nyerpa 
para la casa de Gyalrong –esto significaba que yo era una especie de intendente y tenía que 
asegurarme de que hubiera suficiente madera para quemar y comida para mantener en 
funcionamiento la cocina de la casa para varios cientos de monjes–. Puesto que Rinpoché 
era un miembro de Gyalrong, debíamos enviarle un comité a la ermita para darle la 
bienvenida y presentarle ofrendas. Como nyerpa se esperaba de mí que preparase los 
abastecimientos y les ayudase a llevarlos. 

En conversación privada Pabongka Rinpoché tenía el hábito de añadir constantemente 
a lo que decía “¡Correcto, correcto!. Recuerdo claramente que cuando entré ante su 
presencia, puso sus manos sobre mi cabeza y dijo: “¡Correcto, correcto! ¡Este parece un 
chico inteligente!”. Desde aquel día en adelante sentí como si hubiera recibido su 
bendición, y algún poder especial para proseguir mis estudios. 

Cuando yo tenía dieciocho años, se pidió al Rinpoché que viniera a nuestro Colegio de 
Sera Me a impartir un discurso sobre las Etapas del sendero a la Iluminación. Solía recibir 
incontables peticiones de este tipo, normalmente de patrocinadores ricos que esperaban 
reunir algún mérito para la vida futura, o de monjes que querían recibir la transmisión de 
una enseñanza particular para poder pasarla a sus seguidores en el futuro. El Rinpoché 
normalmente prometía considerar la petición, y después satisfacía varias a la vez, 
transmitiendo un gran discurso público. 

Estos discursos se anunciaban con meses de antelación. Los patrocinadores alquilaban 
una gran sala en uno de los monasterios principales, justo fuera de la capital, o reservaban 
una de las grandes capillas en Lhasa. Los monjes teníamos que asistir a nuestras clases 
habituales pero a veces nos las arreglábamos para hacer la hora de camino hasta Lhasa (no 
había coches en Tíbet en aquellos días), asistir a la enseñanza y regresar rápidamente antes 
de las sesiones nocturnas de debate en el parque del monasterio. Recuerdo que los monjes 
más ancianos salían antes que nosotros y volvían más tarde, o incluso conseguían un 
permiso para coger una habitación en Lhasa durante la duración del curso, puesto que el 
viaje a pie era difícil. 

Este discurso particular en Sera Me podía durar tres meses enteros. Nos sentábamos 
durante seis horas al día: tres horas por la mañana, con un descanso para comer, y luego 
tres horas por la tarde. Pabongka Rinpoché recorrió cuidadosamente el Lam Rim Chenmo 
entero, la gran exposición de las Etapas del sendero a la Iluminación escritas por el 
incomparable Noble Tsongkhapa –autor también de los versos raíz explicados aquí por 
Pabongka Rinpoché en su comentario–. Rinpoché se refirió a cada uno de los ocho textos 
clásicos sobre las Etapas del sendero durante su discurso, seguido por unos 10.000 monjes. 

Como a muchos otros en la audiencia me maravilló el poder de su enseñanza. Mucho 
de ello lo había escuchado antes, pero la manera en que lo enseñaba y, así lo sentí, la 
bendición que había recibido de él hizo que, de repente, me resultase muy familiar. Allí me 
encontraba yo, viviendo la corta y preciosa vida de un ser humano, suficientemente 
afortunado como para ser un estudiante en uno de los monasterios budistas más 



 
 

 
13 

importantes del mundo. ¿Por qué desperdiciaba el tiempo? ¿Qué pasaría si, de repente, me 
muriera? 

De corazón me determiné a dominar las enseñanzas para mi beneficio y el de los 
demás. Recuerdo haber ido a mi habitación, en la casa de mi maestro, Gueshe Namdrol 
para confesarle mi cambio: “A partir de ahora el chico malo estudiará y se convertirá en un 
gueshe!” Gueshe Namdrol se rió y me dijo: “¡El día en que te conviertas en gueshe yo seré 
el Ganden Tripa!” 

El Ganden Tripa es uno de los personajes religiosos más elevados en el Tíbet: ocupa el 
trono del Noble Tsongkhapa, y esta posición se consigue tras obtener el rango más elevado 
de gueshe –el hlarampa– y haber sido cabeza de uno de los colegios consagrados al estudio 
de las enseñanzas secretas. Mi maestro nunca había pasado del grado de gueshe tsokrampa, 
de modo que nunca se podría haber convertido en Ganden Tripa, y ambos lo sabíamos. Me 
enfadé mucho, y le juré que no sólo me convertiría en gueshe, sino también en gueshe 
hlarampa. Años después, tras haber pasado los exámenes de hlarampa con los honores más 
elevados, Gueshe Namdrol solía venir con una actitud de cordero a pedirme de modo 
indirecto si le podía ayudar a elegir un buen tema para los debates del día.  

Este fue el gran regalo que recibí de Pabongka Rinpoché: abordé mis estudios con 
pasión teniendo en mente la brevedad de la vida y el valor de ayudar a los demás. Hasta 
esta época yo había sido el escriba de la casa, una especie de oficinista que escribía las cartas 
de todos. Con el fin de tener más tiempo para mis estudios, un día cogí mis costosas 
plumas y papel y, delante de cientos de compañeros de clase, las ofrecí a cualquiera que las 
deseara. 

Después, las cosas empeoraron con el plan del gobierno de enviarnos a Gueshe 
Namdrol y a mí al puesto monástico en el sur del Tíbet. La posesión de mi cargo duraría 
seis años, y así calculé mi pérdida de potencial: todavía un año en la clase de los “temas 
especiales” para la perfección de la sabiduría, dos años en la clase del “camino medio” o la 
visión correcta, y los dos años finales en las clases del conocimiento trascendental y 
moralidad comprometida –todos ellos temas budistas enormemente importantes–. Necesité 
armarme de valor para dirigirme a mi maestro y le pedí permiso para poder quedarme y 
continuar mis estudios en Sera Me. 

Ante la sorpresa de todos accedió, y eligió a mi dicharachero amigo de habitación para 
acompañarle. Me devolvió las llaves de su apartamento y se marchó, ante la desesperación 
de todos los vecinos, convencidos de que les destruiría el lugar. Pronto, sin embargo me 
empezaron a llamar “Gyalrong Chondze” –algo así como el “gusano de la biblioteca de la 
Casa de Gyalrong”– y mis estudios mejoraron lo suficiente como para obtener un miksel, o 
un permiso especial para liberarme de todo otro deber para poder consagrar cada minuto a 
mis estudios. 

Puedo decir que fue aquí cuando mi vida cambió, por tres razones: Pabongka 
Rinpoché había puesto un poco de renuncia y otras buenas motivaciones en mi corazón; yo 
había abandonado la riqueza y la posición para poder proseguir mis estudios espirituales; y 
había conseguido el tiempo libre para poder consagrarme a la práctica. En esta última 
categoría de ocio incluía el que, finalmente, me hubiese apartado de la influencia de mi 
travieso amigo de habitación. Y también la buena fortuna de haber conocido al Venerable 
Yampel Sengue. 

Como era costumbre monástica, la clase de Yampel Sengue (que estaba un año más 
adelantado) en cierto punto de los estudios se había unido a la mía. Como algunos de los 
famosos personajes mencionados en la enseñanza que estás a punto de leer, él creció 
originalmente en una religión diferente y entró en nuestro monasterio más bien tarde; era 
un escéptico confirmado. Sin embargo, se quedó allí y se convirtió en un auténtico experto 
en budismo; cada día solíamos pasar horas juntos revisando lo que habíamos oído en la 
clase y preparándonos uno al otro para los debates nocturnos. Fue de Yampel Sengue que 



 
 

 
14 

aprendí el valor de los buenos amigos espirituales; al final, alcanzamos juntos el rango más 
elevado de gueshe. Después de la pérdida de nuestro país viajó a Italia, donde se convirtió 
en tutor del afamado tibetólogo, profesor Tucci, hasta que falleció allí. 

Fue antes de mis exámenes finales que el precioso Pabongka Rinpoché abandonó esta 
tierra. Después de las enseñanzas que seguí en Sera Me, el Rinpoché había viajado al 
distrito de Hloka, en el sur del Tíbet, para instruir allí a muchos discípulos. Continuó en la 
provincia de Dakpo, enseñando continuamente y falleció allí a los sesenta y tres años, en  
1941. Es costumbre en nuestro país incinerar el cuerpo de un santo y preservar sus cenizas 
en una pequeña capilla, y aún recuerdo el día en que llevaron sus restos a la ermita de la 
montaña Tashi Choling. Se construyó una capilla y una gran cantidad de monjes, yo 
incluido, le rendimos respeto y le hicimos nuestras últimas ofrendas.  

Los budistas creemos que aunque el cuerpo muere, la mente –puesto que no es 
destructible como la materia física– continúa hasta entrar en un cuerpo nuevo, en el seno 
de una madre, si ha de ser humano. Creemos que los grandes sagrados pueden seleccionar 
su nacimiento y que, movidos por la compasión, elegirán regresar para volver a enseñar a 
sus discípulos, si esto ha de resultar de beneficio. Por lo tanto, es costumbre que los 
discípulos busquen la ayuda de grandes hombres sabios para encontrar al niño que es 
reencarnación de su maestro. 

La primera reencarnación de Pabongka Rinpoché nació en el área de Drikung en el 
centro del Tíbet, durante los turbulentos años en que los chinos invadieron por vez primera 
y empezaron a apoderarse de nuestro país. Se escapó con mucha de nuestra gente por las 
montañas del Himalaya hasta descender a los valles de la India. Una vez allí, la mayoría de 
los monjes que sobrevivieron al peligroso viaje fueron instalados por el gobierno indio en 
un campo de refugiados en la antigua y abandonada prisión de Buxall, en las junglas del 
estado de Bengala, al oeste de la India. (A mí casi me mataron durante el bombardeo de 
nuestro monasterio, y al llegar a la India fui elegido por Su Santidad el Dalai Lama para 
trabajar en la Oficina de Educación recién formada del gobierno en el exilio en 
Dharamsala, cerca de la frontera del norte de la India.) 

La prisión de Buxall había sido construida años antes por los británicos durante su 
dominio de la India. Era una maciza estructura de cemento con grandes puertas de hierro, y 
construida adrede en medio de ninguna parte. Mahatma Gandhi y Nehru, líderes del 
movimiento de independencia de la India, habían sido algunos de sus distinguidos 
inquilinos. 

La India es un país pobre, pero hizo lo mejor que pudo para ayudarnos a nosotros los 
refugiados; la prisión fue el único alojamiento disponible que pudieron encontrar en su 
superpoblado país. El clima en la jungla era cálido y húmedo –completamente opuesto al 
de nuestra tierra–. Al igual que las delegaciones de traductores que habían ido a la India mil 
años antes para traernos un alfabeto, la mayoría de nuestros monjes fallecieron al caer 
víctimas de la tuberculosis y otras enfermedades tropicales. 

La prisión de Buxall sin embargo,  tenía  una  ventaja   –soledad total–. Y por vez 
primera en la historia, grandes eruditos de todas las tradiciones y monasterios del Tíbet se 
reunieron en un mismo lugar durante más de una década. En este medio, el segundo 
Pabongka Rinpoché sobresalió en sus estudios, y en poco tiempo ya enseñaba a otros 
monjes temas como la gramática y la composición. Se presentó a su examen de gueshe a 
una edad temprana y destacó. Durante estos exámenes parecía estar débil y con dolores; 
inmediatamente después de haberlos terminado fue hospitalizado debido a una grave 
tuberculosis. Ante la desesperación de todos los monjes repentinamente falleció; sus 
seguidores más próximos no podían creer que eligiera dejarlos en unos momentos tan 
desesperados de nuestra historia. Caímos en la depresión y un gran gueshe incluso intentó 
matarse (a pesar de que creemos que es un acto muy negativo). 



 
 

 
15 

La segunda reencarnación de Pabongka Rinpoché fue descubierta en Darjeling, India, 
por su discípulo Kyabye Triyang Rinpoché y ahora es un prometedor monje en el nuevo 
monasterio de Sera que se fundó en el sur de la India por un dedicado grupo de monjes 
que sobrevivieron a la penosa experiencia de Buxall. Vive en una cómoda vivienda 
construida por sus seguidores, algunos de los cuales también le habían asistido en sus dos 
vidas previas. Su tutor principal era el finado Giku Lama, Losang Samten, que también 
sirvió como líder de la nueva Casa Gyalrong y director del Fondo de Becas de Sera Me, que 
yo y mis propios estudiantes hemos establecido para que los jóvenes monjes en nuestros 
cursos de estudios tradicionales puedan adiestrarse continuamente. 

El Pabongka Rinpoché original también sobrevive en los trabajos de sus discípulos 
principales, y en sus numerosos escritos. Su colección de trabajos comprende unos quince 
volúmenes con un total de cien tratados diferentes que abarcan un amplio abanico de 
temas, tanto de las enseñanzas abiertas como secretas del Buda. Sus estudiantes jugaron un 
papel especial en preservar sus enseñanzas, ya que muchos de los trabajos principales que 
tenemos hoy son, de hecho, transcripciones de sus discursos orales recopilados por sus 
seguidores más cercanos. El comentario de los Tres senderos principales que tienes en tus 
manos, por ejemplo, fue preparado en base a un conjunto de anotaciones del Venerable 
Losang Dorye. El gran trabajo de Rinpoché sobre las Etapas del sendero a la Iluminación, 
titulado la Liberación en la palma de tu mano, fue recopilado por Kyabye Triyang Rinpoché, 
Losang Yeshe Tenzin Gyatso, que sirvió como uno de los dos tutores del presente Dalai 
Lama y que era mi propio y precioso Lama raíz. Kyabye Triyang Rinpoché nos ha dejado 
una biografía detallada de Pabongka Rinpoché en dos volúmenes, junto con unos noventa 
extensos volúmenes compuestos gracias a su erudición. Es bajo la dirección de Triyang 
Rinpoché que he llevado a cabo una traducción al inglés de la Liberación en la palma de tu 
mano cuyo primer volumen será publicado este año. 

A lo largo de muchos siglos el Tíbet ha producido un extraordinario número de 
sagrados y eruditos budistas, por lo tanto es raro que las enseñanzas de un lama se 
conviertan en una obra clásica en su propia vida, tal y como lo fueron los trabajos de 
Pabongka Rinpoché. Ciertamente otra excepción a esta norma fue el incomparable 
Tsongkhapa, el autor de los versos originales de los Tres senderos principales del presente libro. 

El nombre completo del Noble Tsongkhapa es Gyalwa Ye Tsongkhapa Chenpo 
Losang Drakpa. Ocupa una posición única en nuestra tradición budista tibetana. De 
manera resumida, fue el mejor filósofo, el escritor más elocuente y el organizador más 
exitoso del budismo que haya vivido en nuestra tierra. Con el paso del tiempo, después de 
la obligada apertura de puertas de nuestro país, estoy seguro de que llegará a ser reconocido 
en todo el mundo como uno de los mejores pensadores de la historia. 

Nació en 1357 en el área de Amdo al noreste del Tíbet, en un distrito denominado 
Tsongkha (de aquí su nombre, que significa “el de Tsongkha”). Tomó sus primeros votos 
básicos de muy joven, de Choye Karmapa Rolpe Dorye, recibiendo el nombre de Kunga 
Ñingpo. A los ocho años había tomado sus votos de monje novicio y recibido iniciaciones 
en las enseñanzas secretas del budismo. Sobresalió en sus estudios y, siguiendo consejos de 
sus maestros, viajó al centro del Tíbet cuando tenía dieciséis años, en busca de 
instrucciones adicionales de muchos sabios de aquella zona. 

Sería imposible relatar aquí todo lo que Ye Tsongkhapa estudió. De manera resumida, 
dominó todas las enseñanzas abiertas y secretas del budismo, así como las diversas ciencias 
clásicas. Unos cuantos ejemplos de los temas que estudió con diferentes maestros son: las 
enseñanzas secretas de Naro y el Gran Sello, de Che-nga Choki Gyalpo; las antiguas 
tradiciones médicas, de Ye Konchok Kyab; la perfección de la sabiduría, de maestros en el 
monasterio de Dewa Chen, el gran maestro Sakya Rendawa, y Ñawon Kunga Pel; las 
Etapas del sendero y otros preceptos de los Visionarios, de Hle Rinpoché; lógica clásica, de 
Lochen Donsang, Venerable Rendawa y Dorye Rinchen; el tesoro del conocimiento, de 



 
 

 
16 

Lochen Donsang y el Venerable Rendawa; el camino medio, del Venerable Rendawa y 
Kenchen Chokyab Sangpo; las enseñanzas secretas de la rueda del tiempo, de Yeshe 
Gyaltsen y otros; las de la colección secreta, del Venerable Rendawa, así como de Hle 
Rinpoché y otros, según el sistema de su propio maestro, Buton Rinpoché; el Libro Azul de 
los Maestros Visionarios, las actividades de los bodisatvas y antiguos textos de 
adiestramiento mental de Kenchen Chokyab Sangpo y la lista sigue y sigue. 

Aquí no se incluyen todas las enseñanzas que, según se dice, el Noble Tsongkhapa 
había recibido directamente de seres iluminados, a través de sueños, visiones y del contacto 
directo. Leemos, por ejemplo, que durante muchos años le enseñó el ser divino, Voz 
Gentil. Al principio, uno de sus principales maestros, Lama Umapa, actuaba como una 
especie de traductor; posteriormente, el Noble Tsongkhapa fue por sí mismo capaz de 
conectar y aprender de ese ser elevado. 

Deberíamos decir unas palabras sobre estos “seres divinos”. Nosotros los budistas 
creemos que hay muchos Budas en el universo y que pueden aparecer en uno o más 
planetas al mismo tiempo, si esto puede ayudar a los seres que allí viven. Creemos que un 
Buda es la evolución última de toda vida; que él puede conocer todas las cosas, pero no 
tiene todo el poder: no creó el universo, por ejemplo (lo hemos construido por la fuerza de 
todos nuestros actos propios pasados, buenos y malos), ni puede sacarnos de nuestros 
sufrimientos, los cuales creemos que vienen de nuestros propios actos pasados y que deben 
ser eliminados por nosotros mismos. 

Creemos que por medio de estudiar y practicar la enseñanza del Buda, nos podemos 
convertir en Budas, al igual que lo puede hacer cualquier ser consciente. Por lo tanto, 
cuando hablamos de seres iluminados que aparecen directamente a un santo, no quiere 
decir que los budistas creemos en muchos dioses o algo parecido, sino más bien que 
cualquier ser que ha eliminado todo su sufrimiento y obtenido todo el conocimiento puede 
aparecer ante cualquiera de nosotros, en cualquier forma que pueda ayudarnos a alcanzar su 
estado último. 

Sólo después de haber recibido una gran cantidad de enseñanzas el Noble Tsongkhapa 
tomó su ordenación completa como monje. Esto ocurrió en Yarlung, al sur de Lhasa, 
cuando tenía veinticinco años. El nombre de ordenación que ya había recibido al 
convertirse en novicio fue el de Losang Drakpa –y es en memoria del Noble Tsongkhapa 
que tantos tibetanos se llaman “Losang”. 

En este punto, su transición de estudiante a maestro se estaba acelerando rápidamente 
y de hecho, más tarde, enseñó a varios de sus propios grandes maestros. Podemos entender 
más claramente su vida desde este punto de vista si vemos la influencia que su enseñanza 
sigue teniendo sobre el budismo hasta nuestros días, en vez de simplemente seguir su 
carrera hasta el momento final en el monasterio de Ganden en 1419, cuando falleció a la 
edad de sesenta y dos años. 

El budismo es considerado como una de las grandes religiones del mundo moderno, 
pero la verdad es que se encuentra en vías de extinción. En algunos países ha desaparecido 
recientemente a causa de violentas maniobras políticas. En otros países subsiste pero no en 
su forma completa: el Buda enseñó los así denominados senderos “mayor” y “menor”, 
englobados en las cuatro grandes escuelas de pensamiento, y todas ellas sólo se estudian y 
practican de manera activa en la tradición tibetana. Esta tradición sobrevive principalmente 
en nuestras universidades monásticas; entre ellas, las tres grandes instituciones de Ganden, 
Drepung y Sera son las sedes principales. Podemos aprender mucho de los años de adulto 
del Noble Tsongkhapa buscando su influencia en estos últimos grandes bastiones del 
sendero budista. 

De hecho, vemos su mano en todas partes. Un niño monje en el monasterio de Sera, 
por ejemplo, empieza su educación formal con el estudio de la lógica y como libro de texto 
es probable que use, o bien el Sendero a la Libertad o la Joya del razonamiento. Los dos fueron 



 
 

 
17 

escritos por discípulos directos del Noble Tsongkhapa: el primero por Gyaltsab Ye (1362–
1432) y el segundo por Gyalwa Gendun Drub (1391–1475). 

Durante su segundo curso, doce años en lo que denominamos la “perfección de la 
sabiduría”, nuestro monje usará el Rosario dorado, un comentario compuesto por el Maestro 
en Kyishu y Dewa Chen después de su ordenación final. El monje utilizará también la 
incomparable obra Joya esencial, otro trabajo de Gyaltsab Ye. Cuando alcanza la parte del 
curso que aborda los “temas especiales” seguramente aprenderá de memoria las doscientas 
treinta páginas de la Esencia de la elocuencia del Noble Tsongkhapa sobre los principios de las 
grandes escuelas budistas. 

Entre cursos, el joven monje a menudo tendrá la oportunidad de asistir a discursos 
impartidos por lamas de visita; quizás por el Dalai Lama en persona. El actual es el número 
catorce de su línea; y como podemos suponer, el primero era otro de los discípulos directos 
del Noble Tsongkhapa. Temas populares en estos discursos públicos son las Etapas extensas 
del sendero (del Noble Tsongkhapa), la Vida del bodisatva (probablemente con el comentario la 
Puerta para los bodisatvas de Gyaltsab Ye) o los Tres senderos principales (nuestro texto presente, 
también del Noble Tsongkhapa) 

El siguiente curso del monje estudiante será la difícil filosofía del “camino medio” 
según la escuela más elevada del Budismo. Usará el Gran comentario del Noble Tsongkhapa 
para comprender los antiguos comentarios indios. Si profundiza más, el monje podría leer 
Lo que abre nuestros ojos, la gran exposición sobre la vacuidad de Kedrub Ye (1385–1438), 
también discípulo directo del Noble Tsongkhapa. 

Adonde vaya el joven erudito se ve rodeado de la influencia del Maestro. El 
monasterio por el que camina ha sido fundado o bien por el Noble Tsongkhapa o por uno 
de sus discípulos directos: Ganden en 1409 por el Noble mismo, Drepung en 1416 por 
Yamyang Choje Tashi Pelden, y Sera en 1419 por Yamchen Choje Shakya Yeshe.  

Incluso las ropas que lleva el monje fueron en parte diseñadas por el Noble 
Tsongkhapa. Cuando se sienta en su habitación para meditar es probable que empiece 
representando mentalmente al Maestro, tal y como se enseña en el popular manual Práctica 
del Lama. Cuando mueve sus cuentas en el rosario, puede estar contando miktsemas, súplicas 
al Noble Tsongkhapa, el equivalente tibetano del Ave María.  

El monje gradualmente llegará a su examen de gueshe en el gran festival del Monlam, 
una celebración de tres semanas consagrada a las actividades espirituales instituida por el 
Noble Tsongkhapa en 1408. Si es un mongol probablemente contará su día de nacimiento 
a partir del Gran Festival de las Luces, el vigésimo quinto día del décimo mes asiático: un 
día consagrado a la memoria del Noble Tsongkhapa. 

Si llega hasta este punto, el siguiente curso del monje abarcará lo que se denomina el 
“Tesoro del conocimiento”. Su comentario básico será el del primer Dalai Lama, estudiante 
del Noble Tsongkhapa. Para entonces el monje ya es un experto en lógica y puede usar el 
Tesoro de Gyalwang, una exposición dialéctica compuesta por Gyalwang Trinle Namgyal, de 
hace unos cien años. Este autor también es famoso por escribir la Gran Biografía del Noble 
Tsongkhapa. 

A lo largo de su trabajo en el curso, el estudiante asiste diariamente a sesiones de 
debate: va a un espacio abierto en el monasterio y debe defender su comprensión de la 
lección del día citando textos de memoria puesto que no puede traer consigo ningún libro. 
Aquí de nuevo, está siguiendo el ejemplo del monje de Tsongka, que de joven viajó al 
centro del Tíbet y destacó en grandes debates públicos en los monasterios de Dewa Chen, 
Sakya, Sangden, Gakrong, Damring, Eh, Nenying y otros. 
 Si logra pasar su examen de gueshe con honores, el monje será candidato para asistir a 
uno de los dos colegios tántricos, donde aprenderá las enseñanzas secretas del budismo. 
Uno de sus tratados principales será el de Las etapas mayores del sendero secreto del Noble 
Tsongkhapa. Puede usar también uno de los muchos tratados detallados de Kedrup Ye, 



 
 

 
18 

otro de los ilustres estudiantes del Maestro. Los escritos reunidos del Noble Tsongkhapa y 
sus dos discípulos principales normalmente se imprimen juntos bajo el título Colección de 
trabajos del Padre y sus Hijos. Tienen no menos de treinta y ocho grandes volúmenes que 
contienen unos trescientos tratados diferentes sobre todos los temas de la filosofía budista. 
La composición del Noble Tsongkhapa se caracteriza por extensas referencias a los 
antiguos clásicos del budismo, un uso estricto de las normas de la lógica y precisas 
definiciones, un extenso vocabulario de tibetano que seguramente nunca podrá ser 
igualado, una observación incomparable de las normas de la gramática clásica y una 
sensibilidad hacia  las  necesidades  de  los  estudiantes  de  cada  nivel –desde el 
principiante al avanzado–. 

Este último punto es la razón por la que a lo largo de los siglos el presente trabajo los 
Tres senderos principales ha sido tan popular en el Tíbet. Tal y como describe el comentario, el 
Noble Tsongkhapa ha conseguido condensar las enseñanzas completas del budismo en 
catorce simples versos. Creemos que si se estudia este tratado con un corazón puro y el 
esfuerzo correcto puede dirigirte a la Iluminación. 

Tal y como sus líneas de clausura revelan, el texto de los Tres senderos principales fue 
escrito por el Noble Tsongkhapa para su estudiante Ngawang Drakpa, a quien también 
conocemos como Tsako Wonpo –“el monje del distrito de Tsako”–. Ngawang Drakpa no 
era uno de los estudiantes más afamados del Noble Tsongkhapa, aunque en un maravilloso 
dibujo de él aparece con el grupo de estudiantes cercanos alrededor del maestro en la 
pintura central del Tsongkha Gyechu, un versión tradicional de la vida del Noble 
Tsongkhapa en un grupo de quince pinturas en pergamino.2 

Sorprendentemente, una de las mejores fuentes de información que tenemos sobre 
Ngawang Drakpa es la biografía de Pabongka Rinpoché, el autor del presente comentario. 
En el primer volumen del trabajo nos cruzamos con un intercambio cautivador entre 
Rinpoché y su madre, que se ha presentado en el monasterio de Sera y ha quedado aterrada 
ante la austeridad de su vida allí. Ella se pregunta en voz alta cómo habrían sido las cosas si 
el mundo hubiera reconocido al niño por lo que era –la reencarnación del gran Changkya, 
que había servido como consejero personal espiritual del Emperador de la China unos 200 
años antes y cuyos lujosos aposentos aún esperaban cerca del palacio en Pekín a la siguiente 
reencarnación–. Pero Pabongka le responde: 

 
No veo cómo puedo afirmar que haya exhibido ni tan siquiera la más mínima traza de las buenas 
cualidades que solía tener Changkya Rolpe Dorye: su conocimiento y sus logros espirituales. 
Admitiré, no obstante, que siento una tremenda fe y admiración por este gran hombre y cuando leo 
sus trabajos, definitivamente los encuentro más fáciles de entender que otras escrituras. Es cierto 
también que, de joven, siempre he sentido una gran atracción por el tipo de silla china en la que 
Changkya solía montar, y una gran predilección hacia todas las cosas chinas. 

Esto, y el hecho de que tú, madre, solías hablarme tanto de cómo me reconocieron 
como él, me ha hecho preguntar si realmente no podría ser el Changkya –y a veces empiezo 
a identificarme con él–. 

En alguna ocasión también me viene al pensamiento que en otros tiempos he sido 
otras personas también… en los días en que nuestro gran y gentil protector Tsongkhapa 
vivía sobre esta tierra yo fui, a veces creo, aquel monje de Tsako, Ngawang Drakpa.3  

    
A causa de esta revelación, el autor de la biografía de Pabongka Rinpoché relata 
brevemente la vida de Ngawang Drakpa. Vemos una escena en las pinturas de la vida del 
Noble Tsongkhapa en que enseña a un grupo de cuatro monjes en un templo denominado 
Keru, y en la descripción del gran Yamyang Shepa (1648-1721) leemos que el Maestro 
impartió lecciones sobre la perfección de la sabiduría, lógica y el camino medio a Ngawang 
Drakpa y a sus amigos de clase.4 Esto parece haber ocurrido justo después de la ordenación 



 
 

 
19 

del Noble Tsongkhapa, y antes del primer contacto con sus tres discípulos más famosos: 
Gyaltsab Ye, Kedrup Ye y el primer Dalai Lama. 

El biógrafo de Pabongka Rinpoché está de acuerdo y cita la Biografía secreta 
demostrando que Ngawang Drakpa pertenecía a un grupo de alumnos del Maestro 
denominados los “Cuatro Originales”, antes de su periodo de reclusión. Aquí se afirma que 
Ngawang Drakpa nació en la línea de los reyes de Tsako, en el lejano este del Tíbet, en 
Gyalmo Rong. Este es otro nombre para Gyalrong, que es también la misma casa en Sera 
Me donde el niño Pabongka fue instalado por consejos del sabio. 

Leemos que Ngawang Drakpa, al igual que el Noble Tsongkhapa, también viajó hasta 
el centro del Tíbet, en busca de instrucción adicional. Se convirtió en un adepto, tanto en 
las enseñanzas públicas como secretas, conoció y aprendió del Maestro y le acompañó en 
un viaje al monasterio de Tsel en Kyishu, un distrito en el este del Tíbet. Después de su 
vuelta a Lhasa, la capital, llevó a cabo diversas prácticas espirituales. 

Una historia muy conocida sobre Ngawang Drakpa señala que por esta época, él y su 
maestro acordaron prestar una atención especial a sus sueños de la siguiente noche. 
Ngawang Drakpa soñó que miraba al cielo y vio dos grandes caracolas blancas, igual que las 
que vaciamos en Tíbet para usar como trompetas en las ceremonias religiosas. Las 
caracolas descendieron al regazo de sus ropas y, de repente, se mezclaron una en la otra. 

Ngawang Drakpa se vio cogiendo la caracola y soplándola –su sonido era 
ensordecedor y se esparció a una distancia inconcebible–. El Noble Tsongkhapa interpretó 
el sueño para su estudiante diciendo que predecía que Ngawang Drakpa esparciría las 
enseñanzas del Buda en su distante hogar de Gyalrong. En efecto, esto se cumplió, ya que 
se le acredita la fundación de más de cien monasterios en el este del Tíbet. 

La biografía de Pabongka Rinpoché también habla de la relación cercana entre este 
discípulo y el Noble Tsongkhapa. En las líneas finales de los Tres senderos principales, el 
Maestro le llama “hijo mío” mostrando un afecto personal que no era muy típico del gran 
erudito. También era especialmente dado a satisfacer las peticiones de enseñanzas de 
Ngawang Drakpa (en la escena en el Templo Keru vemos a algunos de los monjes 
haciendo un gesto de súplica ante el Maestro) y se dice que Ye Tsongkhapa compuso el 
relato del famoso bodisatva Siempre Llora debido a una petición personal de Ngawang 
Drakpa.5 

Como evidencia final de su profundo vínculo, nuestro biógrafo cita una carta que el 
Noble Tsongkhapa envió a su estudiante. Por el contexto (el mensaje entero aún existe), 
sabemos que Ngawang Drakpa ya ha emprendido el largo viaje de vuelta a Gyalrong y está 
haciendo tremendos esfuerzos para enseñar a la gente de allí. En estas breves y hermosas 
líneas6 el Maestro implora a su discípulo que siga sus instrucciones privadas. Le insta a 
actuar y a rezar, en todas sus vidas, tal y como lo hace él. Invita a Ngawang Drakpa a 
encontrarse con él otra vez, al final, en la Iluminación, donde promete ofrecer a su 
favorecido estudiante el primer sorbo de su copa de inmortalidad. 

 

 

 

El final de nuestra historia no es tan agradable: somos refugiados del Tíbet, expulsados de 
nuestro Shangrila por los ejércitos chinos. Las salas de la casa de Gyalrong, donde 
Pabongka Rinpoché obtuvo su conocimiento y yo gastaba mis bromas a Yeshe Losang, han 
sido bombardeadas y quemadas. La montaña ermita del Rinpoché, Tashi Choling, subsiste 
como un extraño esqueleto –sólo queda la pared de piedra frontal, ya que el resto fue 
destrozado por los chinos con el fin de tener madera para quemar–. La celda del monje en 
la boca de su maravillosa cueva de meditación, Takden, fue destruida de manera que ahora 
ni tan siquiera se puede encontrar su entrada. 



 
 

 
20 

Como budistas, los tibetanos no sentimos odio hacia los chinos, sólo una profunda 
tristeza ante la pérdida de nuestro país y tradiciones, y por la muerte de más de un millón 
de amigos y familiares. En un sentido nos hemos vuelto más conscientes de lo preciosa y 
corta que es la vida y de que deberíamos practicar la religión mientras aún tengamos vida 
para hacerlo. Nuestra pérdida es quizás la mayor ganancia del mundo, puesto que 
enseñanzas como la que estás a punto de leer llegan ahora por vez primera al mundo 
externo. Hago plegarias para que este libro nos ayude a todos a destrozar a nuestros 
verdaderos enemigos: las emociones aflictivas del apego, el enojo y la ignorancia dentro de 
nuestras propias mentes. 

 
Serme Gueshe Losang Tharchin, Baksha (Abad)           31 Mayo, 1988. Día 15 del Cuarto 
              mes budista 
Rashi Gempil Ling 
Saka Dawa, el día de la Iluminación del Buda 
Primer templo budista kalmico    
Freewood Acres, Howell, Nueva Jersey, EUA 

 
 
 
 

Los Autores 
 

TSONGKHAPA (1357-1419), también conocido como Ye Rinpoché Losang Drakpa, fue 
probablemente el comentador más excelso de los 2.500 años de historia del Budismo. 
Nació en el distrito de Tsongkha, en el este del Tíbet, y tomó sus primeros votos a una 
edad temprana. De joven ya dominaba muchas de las enseñanzas del budismo y fue 
enviado por sus tutores a las grandes universidades monásticas del Tíbet central. Allí 
estudió bajo la dirección de los eruditos más destacados de aquellos días; se dice también 
que gozaba de visiones místicas en las que se encontraba y aprendía directamente de las 
diferentes formas del mismo Buda. 

Los dieciocho volúmenes de los trabajos reunidos de Tsongkhapa contienen 
comentarios elocuentes e incisivos sobre la práctica totalidad de los clásicos principales del 
antiguo budismo, así como sus célebres tratados sobre las “Etapas del sendero a la 
Iluminación”. Sus estudiantes, entre ellos el primer Dalai Lama del Tíbet, aportaron cientos 
de tratados propios acerca de la filosofía y práctica del budismo. 

Tsongkhapa fundó los tres grandes monasterios del Tíbet, donde unos 25. 000 monjes 
han estudiado las escrituras budistas a lo largo de los siglos. También instituyó el gran 
festival del Monlam, un período de estudio y celebraciones religiosas en todo el Tíbet. 
Tsongkhapa falleció a los 62 años, en su monasterio y hogar de Ganden, en Lhasa, capital 
del Tíbet. 

 
PABONGKA RINPOCHÉ (1878-1941), también conocido como Yampa Tenzin Trinle 
Gyatso, nació en una importante familia en el estado de Tsang, al norte del Tíbet central. 
De niño entró en la Casa Gyalrong de Sera Me, uno de los colegios adjuntos a la gran 
universidad monástica de Sera y consiguió el rango de gueshe, o experto en filosofía budista. 
Sus poderosas enseñanzas públicas pronto le convirtieron en la más destacada figura 
espiritual de sus días y la colección de sus trabajos reunidos sobre todas las vertientes del 
pensamiento y práctica budista comprenden unos 15 volúmenes. Su estudiante más famoso 
fue Kyabye Triyang Rinpoché (1901- 1981), tutor júnior del presente Dalai Lama. 
Pabongka Rinpoché falleció a la edad de 63 años en el distrito de Hloka, en el sur del Tíbet. 

 



 
 

 
21 

 
Los traductores al inglés 

 
KHEN RINPOCHÉ, GUESHE LOSANG THARCHIN (1921- ) Nació en Lhasa y 
también entró de niño en la Casa Gyalrong de Sera Me. Se formó bajo la tutela de 
Pabongka Rinpoché y Triyang Rinpoché y después de un riguroso curso que duró 25 años 
de estudio de clásicos budistas se le concedió el más elevado grado de gueshe. Se graduó en 
el Colegio Tántrico de Lhasa en 1958 donde fue también administrador. 

Desde 1959 Khen Rinpoché ha enseñado filosofía budista en Asia y los Estados 
Unidos, y en 1957 completó sus estudios de inglés en la Universidad de Georgetown. 
Durante veinte años ha sido abad de Rashi Gempil Ling, un templo mongol kalmico en 
Nueva Jersey. También es fundador de los centros Mahayana de Sutra y Tantra de Nueva 
Jersey y Washington D. C, y autor de numerosas traducciones de importantes textos 
budistas. 

En 1977, Khen Rinpoché dirigió el desarrollo del primer procesador de textos tibetano 
y actualmente es el editor principal del Assian Classics Input Project (ACIP), un esfuerzo 
internacional para preservar la literatura más valiosa de Asia en forma digital. Ha jugado 
también un importante papel en el restablecimiento del Colegio Monástico de Sera Me, uno 
de los mayores monasterios budistas del mundo donde ostenta el cargo de abad emerito y 
director vitalicio. 
MICHAEL PHILIP ROACH (1952-      ) recibió el President Scholar Medallion de 
Richard Nixon en la Casa Blanca en 1970, se graduó con grandes honores en la 
Universidad de Princeton en 1975. Estudió en la biblioteca del Gobierno del Tíbet bajo los 
auspicios de la Woodrow Wilson School of International Affairs y luego durante quince 
años bajo la guía de Gueshe Tharchin en Rashi Gempil Ling, obteniendo también el grado 
de Rikchung en el Colegio Monástico de Sera Me. Trabaja en la industria del diamante en 
Nueva York. Ha trabajado muy activamente en la restauración de Sera Me, donde se 
ordenó monje budista en 1983. Michael Roach es actualmente director de ACIP y del Asian 
Classics Institut, una escuela de adiestramiento para traductores y maestros localizada en 
Manhatan. 

 
Notas 
1 Ilustre erudito Changya Rolpe Dorye. E. Gene Smith ha escrito una excelente introducción a la historia 
de la línea Changya y ésta se incluye en el prefacio a la colección de trabajos del sabio tibetano, 
Tuken Dharmavajra (ver p.1-7 vol1 entrada 52.) 
 
2 Quince pinturas en pergamino. Hay al menos cuatro grupos de esas pinturas fuera del Tíbet; todas 
ellas muy parecidas porque las “pinturas” son, en realidad, bloques impresos. En mis días de 
estudiante estas impresiones se podían encontrar en el monasterio de Narthang, cerca de la ciudad 
de Shigatse, al sudoeste de Lhasa –podía contratarse a un pintor para rellenar los colores y escribir 
las inscripciones tradicionales que explican cada escena–. 
 
3 No veo como puedo afirmar. Ver p. 221-2 vol. 1 de la biografía del Rinpoché, nota 55 de la 
bibliografía. 
 
4 Ngawang Drakpa y a sus amigos de clase. Ver p 293, bibliografía, nota 27. 
 
5 Famoso bodhisatva “Siempre Llora”. El texto aún existe. Ver bibliografía, nota 64. 
 
6 Estas breves y hermosas líneas. Las líneas citadas por el biógrafo de Pabongka Rinpoché, aparecen en 
la p.584 (bibliografía entrada 69). Inmediatamente después de esta carta en la colección de trabajos 
del Noble Tsongkhapa, se preservan dos más que envió a Ngawang Drakpa; la primera de ellas 
contiene los Tres senderos principales. 



 
 

 
22 

 
 

 



 
Curso I: Las Enseñanzas principales del budismo 
Lectura Dos 
 

 

 
 

Aquí está guardada “La llave que revela la puerta hacia el noble sendero”7 una crónica compuesta cuando 
el glorioso Pabongka Rinpoché, el Guardián del Diamante,8 impartía enseñanzas sobre los Tres senderos 

principales 
 

 
 

“Namo guru Manyugoshaya”. 
Me postro ante el Maestro de la Sabiduría 

Cuyo nombre es Voz Gentil. 
 

 
 

Me postro en primer lugar ante mi Maestro que, movido por una amabilidad incomparable, se oculta con la 
ropa azafrán,9 aunque, en verdad, él es los tres secretos de cualquier Vencedor10. 

Seguidamente prometo tratar de escribir aquí unas notas breves de explicación de los versos enseñados 
por Voz Gentil11: Los tres senderos principales.12 

 
 



 
 

 
24 

 
LOS PRELIMINARES 

 
I   

El Lama y el Mundo 
 

 
 

Había un Lama que era la imagen misma del conocimiento, el amor y el poder de cada uno 
de los incontables Budas. Todo en una sola persona. Incluso para los que nunca le habían 
conocido era el mejor amigo que cualquiera de ellos, elevado o humilde, pudiera esperar 
tener. Situado en el centro de nuestro universo, estaba el sagrado Lama, el único protector 
de todos los que le rodeaban en esos días degenerados. Era el gran Guardián del Diamante, 
Pabongka Rinpoché, cuya amabilidad no tenía parangón. Y sus labios sagrados 
pronunciaron una enseñanza. 

Habló de la esencia de las “Etapas a la Iluminacion”, una enseñanza que, en sí misma, 
es el corazón de todo lo enseñado por cada Buda del pasado, presente y futuro. Habló de 
los Tres senderos principales, la esencia del néctar de todas las maravillosas palabras alguna vez 
pronunciadas por el Maestro, Voz Gentil. 

A lo largo de los años, Pabongka Rinpoché nos impartió esta profunda instrucción en 
numerosas ocasiones. Siguió los versos originales de cerca y desarrolló bien la enseñanza, 
envolviendo en ella cada punto, profundo y vital. Temiendo poder olvidar algunas partes 
de la misma, tomamos notas de distintas fuentes y las reunimos para componer una sola 
obra. 

 
II 

 ¿Por qué aprender los Tres senderos  principales? 
 

 
 

 abongka Rinpoché inició su enseñanza con unas observaciones introductorias que 
empezaban con unas líneas del gran Tsongkhapa, Rey del Darma13 en los tres reinos14. 

La primera decía así, “más que una joya que concede todos los deseos, esta vida de 
P 



 
 

 
25 

oportunidad”15. Basándose en estas líneas, Rinpoché fue capaz de relacionar dichas notas 
de apertura con el sendero entero, de principio a fin, resumiendo de manera breve algunos 
de los puntos más importantes. 
 

 
 

Estos empezaban con lo necesario que era para nosotros, la audiencia, cambiar 
sinceramente nuestro corazón y escuchar la enseñanza con la más pura de las motivaciones. 
Teníamos que poner especial esmero en evitar los tres famosos “problemas del 
recipiente”16 y seguir la práctica según la cual se usan seis imágenes para recibir la 
instrucción.17 Pabongka Rinpoché nos detalló los diversos puntos: Dijo, por ejemplo, que 
hablaría primero sobre cómo evitar el problema de ser igual a un recipiente sucio, ya que 
una buena motivación era importante no sólo en las horas de clase sino también en las 
etapas de contemplación y meditación que deben seguir al periodo inicial de instrucción. 
 

 
 

Existe una gran vía por la que viaja cada uno de los Budas de los tres tiempos. Es la 
única lámpara que guía a los seres conscientes de los tres reinos.18 No es otra que la 
enseñanza conocida como las Etapas a la Iluminación. Y el corazón, la vida misma de esta 
enseñanza, es la instrucción sobre los tres senderos principales. 
 

 
A todos nos gustaría convertirnos en Budas para poder ayudar a los demás; pero para 

conseguir dicho estado hace falta trabajar hasta alcanzarlo. Y para poder alcanzarlo hace 
falta saber cómo. Y para saber cómo, hace falta estudiar el Darma. Además, el estudio que 
emprendamos debe centrarse en un sendero que nunca yerra. 



 
 

 
26 

 
 

Esto nos lleva a nuestro texto presente, los Tres senderos principales, compuesto por el 
protector Voz Gentil tal como apareció a sus discípulos bajo la forma de un hombre –el 
gran Tsongkhapa–. El impartió la enseñanza a Ngawang Drakpa, un monje del distrito de 
Tsako, al este, en el Valle de Gyamo19. Ofrecemos tan sólo una breve narración de este 
profundo trabajo, siguiendo las palabras de cada verso. 
 

 
 

Aquí hablamos de los “tres senderos principales” mientras que en la enseñanza sobre 
las etapas a la Iluminación hablamos de practicantes con “tres motivaciones diferentes”20. 
Aparte de los distintos nombres que les damos y de algunas diferencias en sus divisiones, 
las enseñanzas sobre los tres senderos principales y las de las etapas a la Iluminación son, 
esencialmente, idénticas. Para el presente texto se ha desarrollado una tradición de 
enseñanza separada debido a las diferentes categorías que emplea para presentar los 
mismos temas.  
 

 
 

Los tres senderos principales son como la viga principal que sostiene todo el techo. Tu 
mente debe estar llena de estos tres pensamientos si deseas practicar cualquier Darma, sea 
el de las enseñanzas abiertas o secretas del Buda. Una mente rebosante de renuncia te dirige 
a la libertad y una mente impregnada del deseo de convertirte en un Buda para beneficio de 
cada ser consciente te lleva a la omnisciencia. Por último, una mente imbuida de la visión 
correcta te sirve como antídoto contra el ciclo de la vida.  



 
 

 
27 

 

 
 

De lo contrario, puedes hacer actos no virtuosos, los que denominamos de “no 
mérito”, y renacer en una de las vidas infortunadas.21 Los actos de “mérito” sólo te harán 
nacer como hombre o como un ser de placer en el reino del deseo. Los actos que llamamos 
“invariables” sólo te convertirán en un ser de placer en los reinos de la forma y sin forma. 
Puedes pretender que practicas cualquier cosa –los Canales y Aires y Gotas, el Gran Sello, 
la Gran Perfección, la Creación y Consumación, lo que sea22– pero, a menos que los tres 
senderos principales llenen tus pensamientos, cada una de estas profundas prácticas sólo te 
conducirá al ciclo de nacimientos, no pueden dirigirte a la libertad ni al estado del 
conocimiento completo. 
 

 
 

Lo encontramos en una pregunta que Gueshe Puchungwa planteó a Chengawa.23 

“Digamos que por un lado, pudieras ser una de aquellas personas que ha dominado las 
cinco ciencias,24 que ha obtenido la concentración más estable en un solo punto, alguien 
que posee los cinco tipos de clarividencia25, que ha experimentado los ocho grandes logros 
espirituales.26 Y digamos que por otro lado, pudieras ser una persona que aún ha de 
conseguir la experiencia completa de las enseñanzas del Noble Atisha27 pero que, sin 
embargo, ha desarrollado un reconocimiento tan firme de su verdad que nadie podría jamás 
hacerle dudar de ella. ¿Cuál de los dos elegirías ser?” 
 

 



 
 

 
28 

Y Chengawa dijo en respuesta, “Maestro mío, olvidemos cualquier esperanza de 
experimentar todas las etapas a la Iluminación; me contentaría con ser alguien que tiene un 
breve atisbo de comprensión, alguien que puede decirse a si mismo: he empezado a 
caminar desde la primera de las Etapas a la Iluminación . 
 

 
 

“¿Por qué sería ésta mi elección? En todas mis vidas previas hasta ahora he sido un 
experto en las cinco ciencias incontables veces. Incalculables veces he conseguido la 
concentración unipuntual, incluso hasta el punto de poder sentarme en meditación durante 
un eón. Lo mismo ocurre con los cinco tipos de clarividencia, y los ocho grandes logros. 
Pero nunca he podido ir más allá del círculo de la vida, nunca he logrado salir. Si pudiera 
obtener una experiencia completa de las etapas a la Iluminación enseñadas por Atisha, con 
toda seguridad lograría dar la espalda a esta rueda de nacimientos”. 
 

 
 

Esta misma idea se transmite en las historias del hijo del Brahmin Tsanakya28, el 
experto meditador de la práctica llamada Hevajra29 y otras. El noble Voz Gentil le habló así 
a nuestro protector, el gran Tsongkhapa: 

 
Supón que te descuidas de consagrar una parte de tu práctica a pensar en los diversos problemas de 
la vida cíclica y en los diferentes beneficios de librarse de ella. No te sientas a meditar haciendo que 
tu mente trate de abrirte los ojos a la fealdad de la vida, o a las maravillas de la libertad. Así nunca 
llegarás al punto de dejar de pensar, ni por un solo instante, en la vida presente. Nunca dominarás el 
arte de la renuncia. 



 
 

 
29 

 
Y digamos que sigues intentando desarrollar habilidad en alguna gran práctica virtuosa –la 

perfección de la generosidad, de la ética, de soportar la adversidad, del esfuerzo gozoso o de morar 
en concentración30–. No importa la que sea; ninguna de ellas te podrá dirigir al estado de libertad. 
La gente que realmente ansía la libertad, en primer lugar debe olvidarse de todos los consejos 
supuestamente profundos. Deberían valerse de la meditación de “revisión mental” para desarrollar 
la renuncia.  
 

 
Los que intentan practicar el sendero mayor han de reservar un periodo regular de tiempo para 

considerar lo perjudicial que es concentrarse en el propio bienestar y cuánto beneficio se obtiene al 
concentrarse en el bienestar de los demás. Gradualmente, estos pensamientos se volverán 
habituales; nada de lo que hagas sin ellos llegará a ser un sendero que te dirija a algún lugar. 
 

 
Las virtudes que lleves a cabo de otro modo se verán alteradas por el hecho de que las haces 

para tí mismo –por lo tanto, lo único que traerán, al final, es lo que se conoce como “Iluminación 
menor”–. Esto es similar a lo que sucede cuando no eres capaz de practicar profundamente los 
diversos aspectos de la renuncia porque te descuidas de consagrar un poco de tiempo a pensar en 
ello –cada uno de tus actos virtuosos se ve afectado por tu interés hacia esta vida presente, y sólo te 
lleva de vuelta al ciclo de nacimiento–. 
 

 
 

Es indispensable, pues, primero ganar fluidez en la actitud de la renuncia y en el deseo de 
obtener la Budeidad para todo ser vivo. Por ello, posterga de momento todas las supuestas prácticas 



 
 

 
30 

profundas: las enseñanzas secretas y demás. 

 
 

Una vez hayas logrado desarrollar estas actitudes, quieras o no, cualquier acto virtuoso te 
dirigirá a la libertad y al estado en el que conoces todas las cosas. Es por tanto, una señal de total 
ignorancia sobre los puntos más esenciales del sendero31 el que una persona no considere dichos 
pensamientos merecedores de ocupar su tiempo de meditación.  
 

 
 
A lo que nos referimos respecto a meditación de “revisión mental” es a un tipo de 
meditación en el que eliges una línea de pensamiento particular y la analizas. Los tres 
senderos principales son la flor y nata de todas las palabras sagradas que han pronunciado 
los Budas. Los significados de todas estas palabras y los comentarios al respecto quedan 
integrados dentro de la enseñanza acerca de los senderos de los practicantes con las tres 
motivaciones diferentes. Y dicha enseñanza queda aún más integrada en la instrucción 
sobre las etapas a la Iluminación que, a su vez, se integra en la referente a los tres senderos 
principales. 
 

 
¿Cómo puede quedar cada una envuelta de este modo en la siguiente? Cualquier 

pensamiento expresado en las palabras sagradas de los Budas y los comentarios que las 
explican fueron pronunciados con el único objetivo de ayudar a los discípulos a obtener el 



 
 

 
31 

estado de la Budeidad. Para alcanzarlo, uno debe estar versado en las dos causas que lo 
producen: los denominamos “método” y “sabiduría”. Los elementos principales de estas 
dos causas son también dos: el deseo de obtener la Budeidad para beneficio de todos los 
seres vivos y la visión correcta. Para el desarrollo de ambas actitudes en tu corriente mental, 
en primer lugar debes despertar una aversión absoluta hacia todas las cosas aparentemente 
buenas de la vida que uno pasa en el ciclo de nacimientos. 
 

 
 

Supón que nunca te las arreglaras para despertar el deseo de liberarte del ciclo de la 
vida –supón que nunca obtuvieras una renuncia completa–. Será completamente imposible 
para ti desarrollar lo que denominamos “gran compasión”–el deseo de liberar a cada ser 
vivo del ciclo–. Esto hace de la renuncia un “sin ella, nada consigo”. 
 

 
 

Para poder alcanzar el cuerpo de la forma de un Buda,32 uno debe reunir lo que 
denominamos “acumulación de mérito”. Este acopio depende, principalmente, del deseo 
de obtener la Budeidad para el beneficio de cada ser vivo. Para alcanzar el cuerpo de 
Darma de un Buda, uno debe tener la “acumulación de sabiduría”. Y para ello, lo más 
importante es desarrollar la visión correcta. Los puntos vitales del sendero se han 
sintetizado en los tres senderos principales, que se han convertido en una instrucción 
asumible para los estudiantes. Estas palabras de consejo directamente impartidas por Voz 
Gentil a nuestro noble precioso son, verdaderamente especiales. 
 

 
 



 
 

 
32 

Es imposible dirigir tu mente hacia la práctica espiritual a menos que desde el inicio 
tengas renuncia. Es imposible que esta práctica sea un sendero del camino mayor a menos 
que poseas el deseo de convertirte en un Buda para beneficio de todos los seres. Y es 
imposible desembarazarte totalmente de los dos obstáculos33 a menos que tengas la visión 
correcta. Por esto se dice que estas tres actitudes son los “tres senderos principales”. 
 

 
Una vez domines con fluidez los tres senderos principales, todo lo que hagas se 

convertirá en práctica espiritual. Si tu mente no estuviese repleta de esos tres pensamientos, 
nada en lo que te involucrases te llevaría a ningún otro lugar aparte del viejo círculo de 
nacimientos. Tal y como dicen Las etapas del sendero extensas: 
 

 
 
Supón que pretendes llevar a cabo algún tipo de actividad virtuosa, pero aún has de encontrar el 
antídoto especial que destruye tu tendencia a ansiar las cosas buenas de esta vida cíclica –aún no 
tienes éxito en la meditación que analiza las desventajas  del círculo de la vida usando las diversas 
razones expuestas–. Supón también que aún no has investigado del todo el significado de la “no 
naturaleza propia”, valiéndote de una sabiduría que analiza. Y digamos además que aún careces de 
familiaridad suficiente con los dos tipos de deseo de obtener la Budeidad para cada ser vivo.34  
 

 
 

Si consigues hacer un par de cosas buenas en relación a algún objeto santo, podrás conseguir 
algo bueno como resultado, pero sólo debido al poder del objeto. Al contrario, todo lo que has 
hecho es sencillamente volver a la vieja fuente de sufrimiento, y regresarás una y otra vez a la rueda 
de nacimientos.35 
 



 
 

 
33 

 
 
Los Visionarios de la Palabra de antaño llegaban a la misma conclusión cuando decían: 
“Todo el mundo tiene algún ser místico en el que meditar y algunas palabras místicas que 
pronunciar porque en realidad nadie tiene una práctica verdadera en la que pensar”.36 

 

 
 

Por lo tanto, los que tenemos la intención de llevar una práctica espiritual realmente 
pura, deberíamos intentar encontrar la que nos guíe a la libertad y al conocimiento totales. 
Una práctica así nos debería convertir en expertos en los tres senderos principales. Los tres 
son como el núcleo vital de las enseñanzas de las Etapas a la Iluminación . Tal y como el 
Noble Tsongkhapa que es todo conocimiento, señaló en una ocasión: “Utilicé la Lámpara 
para el sendero como mi texto fundamental, e hice de estos tres la vida misma del sendero”.37 

 

 
Por lo tanto, ahora sólo daremos una breve enseñanza utilizando como texto básico 

los Tres senderos principales, las palabras del Noble Tsongkhapa. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

III. Un Ofrecimiento de Alabanza 
 



 
 

 
34 

 
 

mpezaremos con la presentación del esbozo general del trabajo. Esta instrucción sobre 
los tres senderos principales tiene tres divisiones básicas: los preliminares que llevan a la 

composición del texto, el cuerpo principal y la conclusión de la explicación. La primera de 
estas divisiones tiene tres secciones propias: ofrecimiento de alabanza, promesa para 
componer ela obra y un fuerte estímulo para que el lector se entregue al estudio. 
 

 
 

Lo que llamamos el “ofrecimiento de alabanza” aparece en la línea de apertura del 
trabajo: 
 

Me postro ante todos los sagrados y elevados Lamas 
 

 

 
 
Lo primero que debe hacer quien desee componer un comentario es postrarse ante su ser 
noble. Tal y como señaló el Maestro Dandin: 

 
La bendición, la postración y la esencia 
Deben quedar escritas: son la puerta.38 

 
También leemos que, “uno debería postrarse ante el que considera su noble”.  
 

E 



 
 

 
35 

 
 

El propósito de esta postración es poder acabar la composición sin interrupciones ni 
obstáculos. la palabra todos en la expresión “todos los…Lamas” hace referencia, en un 
sentido general, a los Lamas personales y a los del linaje –los que han transmitido las 
enseñanzas a través de tradiciones como la “actividad extensa” y la “visión profunda”39–. 
Pero, de un modo más especial, tiene el sentido que se le otorga en la oración denominada 
El conocimiento que revela el mundo: se refiere al victorioso Guardián del Diamante, al glorioso 
noble, Voz Gentil y al Héroe del Diamante.40 

 

 

 
 

El noble, Voz Gentil, se manifestó reiteradas veces ante el gran Tsongkhapa. Hay 
diferentes maneras en que un ser así puede aparecerse a una persona: puedes verle en 
sueños, en tu imaginación o directamente. Hay dos maneras de verle directamente: con los 
sentidos físicos o con la mente. La manera en que Voz Gentil se le aparecía a nuestro 
protector, el gran Tsong Khapa, era directamente a sus sentidos físicos; se sentaban como 
maestro y discípulo. Y fue así como Tsongkhapa aprendió de él las enseñanzas abiertas y 
secretas. 
 



 
 

 
36 

 
 

Sin embargo, algunas personas discrepan: piensan que nuestro Noble Lama escribió 
aquellos diversos tratados sólo gracias a su habilidad escolástica y profundidad moral. No 
obstante, la verdad es que no hay ni un ejemplo en todos los escritos del Noble 
Tsongkhapa –ningún tratado, mayor o menor– que no hubiese sido pronunciado por Voz 
Gentil. El Noble Tsongkhapa consultaba a Voz Gentil cada una de las cosas que hacía y 
seguía sus instrucciones al pie de la letra –incluso en relación a temas como dónde debería 
vivir y cuántos asistentes deberían acompañarle cuando viajaba a alguna parte–. 
 

 
 

Este Noble entre los Lamas fue capaz de dar explicaciones definitivas sobre cada 
punto profundo y vital, tanto  de  las  enseñanzas  abiertas  como  de las secretas –sobre 
temas que ninguno de los sabios ya desaparecidos pudieron siquiera atisbar–. Estas 
explicaciones no son, de ningún modo, invención del Noble Tsongkhapa sino que 
proceden de los labios del mismo Voz Gentil. 
 

 
 

En general, cuando se escribe el ofrecimiento de la alabanza al principio de un tratado 
budista, se acostumbra a rendir tributo a la compasión, a los tres tipos de conocimiento,41 o 
a cualquier otro de los muchos y elevados objetos sagrados. Aquí, no obstante, la 
postración va dirigida a los Lamas por una buena razón. El lector ciertamente quiere 
experimentar las etapas del sendero a la Iluminación en su propia mente –y de modo más 



 
 

 
37 

específico, los tres senderos principales–. La postración sirve para hacerle comprender que 
todo ello depende de cuán hábil sea en su práctica de seguir al Maestro espiritual. 

 
 

Notas 
 

7 Puerta hacia el noble sendero. La edición del comentario de Pabongka Rinpoché traducido aquí se 
encuentra en la bibliografía, nota 46. Los versos originales de Noble Tsongkhapa se encuentran en 
su colección de trabajos, en la nota 68. A continuación algunas otras explicaciones útiles de los Tres 
senderos principales del Noble Tsongkhapa, por los siguientes maestros: 
 

El gran Quinto Dalai Lama, Ngawang Losang Gyatso 
(1617–1682) en las notas 16 y 17. 
Tsechok Ling, Yeshe Gyaltsen (1713–1793) en  
las notas 78 y 79. 
Tendar Hlarampa (b 1759) en la nota 30. 
Welman Konchok Gyeltsen (1764–1853) en la nota 7. 
Ngulchu Dharmabhadra (1772–1851) en las notas 37 y 38. Mokchok Trulku, (contemporáneo) 
en la nota 59. 

 
8 Guardián del Diamante. Un aspecto del Buda bajo la cual da enseñanzas secretas 
 
9 la ropa azafrán. Las vestimentas de un monje budista humano. 
 
10 Tres secretos de cualquier Vencedor. El misterio del cuerpo, palabra y mente de cada uno de los 
incontables Budas. Los Budas se denominan “Vencedores” porque han superado los obstáculos 
que impiden eliminar los malos pensamientos y conocer todas las cosas 
 
11 Voz Gentil. Aspecto divino que representa la sabiduría de los Budas. 
 
12 Tres senderos principales. “Sendero” en la filosofía budista se refiere a un estado de realización 
mental. El título ha sido traducido a menudo como “Los tres principios del sendero”, pero la 
cuestión es que la renuncia, el deseo de obtener la Iluminación y la visión correcta, son cada uno 
por su lado un sendero principal. 
 
13 Darma. Palabra de muchos significados, más a menudo se refiere a “enseñanza espiritual” u 
“objeto existente”. 
 
14 Los tres reinos. Lo abarcan todo. El budismo enseña que hay tres reinos de existencia. Vivimos en 
el reino del “deseo”, denominado así porque nuestros intereses principales son la comida y el sexo. 
Por encima de este se encuentra el reino de la “forma”, donde los seres viven en un estado de 
meditación y poseen formas hermosas. Aún por encima de éste está el reino “sin forma”, donde los 
seres no padecen sufrimiento burdo y solo tienen un cuerpo mental. 
 
15 Más que una joya que concede… De la versión más breve de las Etapas del sendero a la Iluminación, del 
Noble Tsongkhapa (f 56ª, bibliografía nota 63). El contexto entero aparece después, en la 
exposición sobre la renuncia. 
 
16 Los “problemas del recipiente”. Cómo no debe escucharse una enseñanza –como un recipiente 
tapado (sin prestar atención a lo que pasa), como un recipiente sucio (escuchar con una motivación 
innoble, como el deseo de conseguir buena reputación) y como un recipiente con un agujero en el 
fondo (que no retiene lo que se ha escuchado) –se aconseja revisar estos aspectos diariamente–. Ver 
Las etapas extensas del sendero, del Noble Tsongkhapa, nota 61, f 16; así como el famoso Liberación en 
la palma de tu mano, de Pabongka Rinpoché, nota 47, f 54-5. 
 



 
 

 
38 

17 Seis imágenes para recibir la instrucción. Cómo uno debería escuchar la enseñanza: 
 

Piensa en ti mismo como en un enfermo, ya que tus  
aflicciones mentales (deseo y el resto) te enferman. 
Piensa en el Darma como una medicina. 
Piensa en tu maestro como en un médico experto. 
Piensa en seguir su enseñanza con precisión y tanto tiempo como sea necesario, al igual que 
sigues las órdenes del médico para recuperarte. 
Piensa en los Budas como infalibles, o en el Infalible (tu maestro) como un Buda. 
Reza para que esta medicina excelente, las enseñanzas del Buda, pueda permanecer mucho 
tiempo en el mundo. 

 
Ver el Noble Tsongkhapa, nota 61, f16-19 y Pabongka Rinpoché, nota 47, f 55-61. 
 
18 Tres tierras. Es decir, debajo de la tierra (donde viven los seres serpentinos y criaturas similares); 
sobre la tierra (donde se encuentran los hombres), y en el cielo (donde las deidades tienen su 
hogar). 
 
19 Ngawang Drakpa. Ver el prefacio para una descripción de la vida de este discípulo. 
20 Tres motivaciones diferentes. El deseo de escaparse de los reinos inferiores, el deseo de escaparse de 
toda la vida cíclica, y el deseo de obtener la Iluminación completa para beneficio de cada ser vivo. 
 
21 Vidas infortunadas. Un nacimiento en los infiernos, como espíritu insaciable o como animal. 
 
22 Canales, Aires y Gotas. Todas las elevadas y avanzadas prácticas de las enseñanzas secretas del 
Buda 
 
23 Gueshe Puchungwa (1031–1106) y Chengawa (1038–1103). La fuente de la cita no se ha encontrado. 
Gueshe Puchungwa Shunnu Gyaltsen era uno de los “tres grandes hermanos”, discípulos directos 
del Noble Dromtompa, que les ayudó a encontrar y esparcir la tradición visionaria de los antiguos 
maestros budistas tibetanos (ver notas 36 y 49). Chengawa, también conocido como Tsultrim Bar, 
era otro de los tres, como fue también el gran Potowa (ver nota 42) 
 
24 Cinco ciencias. Gramática clásica, lógica, teoría budista, artes elevadas y medicina. 
 
25 Cinco tipos de clarividencia. Poderes supranormales de emanación, visión, oído, percepción del 
pasado y conocimiento de los pensamientos de los demás. 
 
26 Ocho grandes logros. Estos son, obtener “la espada” que te permite viajar a cualquier parte; “la 
píldora” que te capacita para hacerte invisible o asumir cualquier forma externa; “la loción para los 
ojos”, que te ayuda a ver objetos diminutos o muy distantes; “los pies veloces” la capacidad para 
viajar a alta velocidad; “extraer la esencia”, la capacidad para vivir solo con trocitos de alimento; 
“pasear por el espacio” la capacidad de volar; “desaparecer” o invisibilidad; y “subsuelo”, el poder 
de traspasar el suelo sólido igual que un pez traspasa el agua. 
 
27 Noble Atisha (982–1054) Su nombre completo es Dipamkara Shri Jnyana, ilustre sabio indio que 
llevó las enseñanzas de las etapas del sendero al Tíbet. Autor de la Lámpara para el sendero, texto 
prototipo de este género (bibliografía, nota 57). 
 
28 Tsanakaya. En su trabajo clásico sobre las Etapas a la Iluminación, Pabongka Rinpoché explica 
que Tsanakaya era capaz de dominar la difícil y secreta práctica del Señor de la Muerte, pero renació 
en el peor de los infiernos porque usaba su conocimiento para perjudicar a otros seres (f 225b, 
entrada 47). 
 
29 Meditador experto en Hevajra. En La Liberación en Nuestras manos del Rinpoché se explica también 
(f291b, entrada 47). El meditador llevó a cabo una de las prácticas más poderosas de las enseñanzas 



 
 

 
39 

secretas, pero debido a su imperfecta motivación sólo obtuvo un resultado menor. El Noble Atisha 
señala aquí que practicantes así incluso habían caído en los infiernos. 
 
30 Generosidad, moralidad, soportar, esfuerzo, morar en concentración. Las cinco primeras de las seis 
perfecciones budistas. La última es la perfección de la sabiduría. 
 
31. Puntos más esenciales del sendero. Cita del relato del Noble Tsongkhapa a su maestro y discípulo, el 
venerable Rendawa, acerca de las enseñanzas que recibió del mismo Voz Gentil. (f 2b,3a, nota 62). 
 
32 Cuerpo de la forma y cuerpo del Darma. La forma física de un Buda y su mente (junto con la 
naturaleza última de esta mente) se denominan el “cuerpo de la forma” y el “cuerpo del Darma” 
respectivamente. 
 
33 Dos obstáculos. Ver nota 10 
 
34 Dos tipos de deseo. Ver nota 136. 
 
35 Supón que pretendes…Cita de la  opus magnum del Noble Tsongkhapa (f 156b nota 61) 
 
36 Todo el mundo tiene algún ser místico…La fuente original de la cita no se ha encontrado. Aparece 
también en la Liberación en la palma de tu mano, de Pabongka Rinpoché (f 294ª, nota 47). Los 
Visionarios de la Palabra eran un grupo eminente de antiguos maestros budistas en el Tíbet cuyo 
linaje descendía del Noble Atisha y su discípulo principal, el Noble Drom Tompa. El nombre de la 
escuela en tibetano, “Kadampa”, significa que tenían la capacidad de entender la Palabra del Buda 
(ka) como una instrucción personal (dam) que podía aplicarse inmediatamente a su propia práctica. 
 
37 ”Utilicé la Lampara para el sendero”. El contexto completo de esta cita aparece en la Liberación en la 
palma de tu mano, de Pabongka Rinpoché (f 37b, nota47); revela muchas de las citas de nuestro texto 
y confirma su característica comprensible. El Noble Tsongkhapa acaba de referirle a su mentor 
divino Voz Gentil los contenidos de una sección principal de su Etapas extensas del sendero a la 
Iluminación. Y sigue: 
 
Voz Gentil preguntó en un tono alegre al Noble: “Bien, ¿hay algo en tu trabajo que no esté 
englobado en esos tres senderos principales que te he enseñado?” 
 El Noble Tsongkhapa respondió: “Así es como compuse mi trabajo. Tomé los tres senderos 
principales que tu, ¡oh Ser Sagrado! me enseñaste y los convertí en el corazón mismo del sendero. 
Utilicé la Lampara para el sendero como mi texto básico y lo complementé con muchos otros consejos 
de los Visionarios de la Palabra”. 
 
38 Maestro Dandin. Poeta hindú del siglo VII d.C., autor del Espejo de la poética, un renombrado 
tratado sobre composición (cita en f 322b, nota 34). La breve cita que sigue en el texto, procede de 
un voluminoso tratado escrito por el sabio indio Shakyabudhi referente al Comentario sobre la 
percepción válida del Maestro Dharmakirti (ver f 1ª, primer volumen de entrada 82ª, y nota 133 de 
abajo). 
 
39 Tradiciones como la “actividad extensa” y la “visión profunda”. Se refieren, respectivamente, a las 
enseñanzas sobre el deseo por la Iluminación y la visión correcta (el primero incluye la renuncia, el 
tercer sendero principal) Ver nota 195. 
 
40 “Conocimiento que revela el mundo”. Célebres versos de súplica del Noble Tsongkhapa, titulados 
como su línea de apertura (ver f 3a, entrada 65). Los tres seres mencionados son formas diferentes 
del Buda. 
 
41 Tres tipos de conocimiento. Diversos grados de comprensión de la verdadera naturaleza de la 
realidad. 



 
 

 40 

 

 
Curso I: Las Enseñanzas Principales del Budismo 
Las Etapas a la Iluminación (Lam Rim). Nivel Uno 
 
Clase tres 

 
 

IV. Cómo seguir a un Lama 
 

 
 
n Lama es extremadamente importante en los inicios de cualquier intento espiritual. 
Tal y como dijo Gueshe Potowa: 

 
Para alcanzar la liberación no hay nada más importante que un Lama. Incluso en las cosas 
simples de esta vida, aquellas que puedes aprender simplemente estando sentado mirando a 
alguien, no podrías aprenderlas sin una persona que te enseñe. ¿Cómo podrías entonces llegar a 
ninguna parte sin un Lama42 si vienes de un viaje desde los renacimientos inferiores y deseas 
alcanzar un lugar en el que nunca has estado antes?  
 

 
Desde luego que vas a tener que aprender de un Lama; la mera lectura de libros de 
Darma no será suficiente. No ha habido ni una sola persona en la historia que haya 
obtenido objetivos espirituales sin un Lama, tan sólo leyendo libros de Darma. Y 
tampoco sucederá en el futuro. 
 

U 



 
 

 41 

 
 

¿Qué clase de Lama debe ser? Un guía debe conocer todos los recovecos del 
sendero, incluso para llevarte a un lugar al que puedas llegar en un solo día. En el caso 
del Lama que se supone ha de dirigirte a la libertad y al estado del conocimiento total, 
necesitarás a alguien que posea todas las cualidades necesarias. Es importante encontrar 
un Lama cualificado; no es algo que no debas tener en cuenta porque vas a terminar 
siendo como él, para mejor o peor. El estudiante se hace según el molde, como las 
pequeñas tablillas de arcilla en las que se imprimen imágenes sagradas. 
 

 
 

¿Qué características hacen que un Lama sea cualificado? Según las enseñanzas sobre 
el compromiso de moralidad, debería ser “fuente de todas las buenas cualidades”.43 Es 
decir, el Lama debería poseer el don de la estabilidad y la sabiduría.44 Según las 
enseñanzas secretas, debería encajar en la descripción que empieza con las palabras “las 
tres puertas debidamente pacificadas”. Según la tradición general –tanto de las 
enseñanzas abiertas como de las secretas– el Lama debe poseer diez buenas cualidades tal 
y como se menciona en el verso que empieza: “Tú que eres poseedor de las diez...”. 
 

 



 
 

 42 

 
 

Tu Lama debería ser al menos una persona que controla su mente por medio de 
practicar los tres adiestramientos45, que posee un conocimiento de las escrituras y tiene 
experiencias reales. Tal y como afirman Los Sutras de la Joya: 

 
Entrégate a un guía espiritual comedido, en paz, 
Elevada paz, con cualidades sobresalientes, entusiasmo, 

que sea rico en escrituras,  
Que tenga una profunda experiencia de la vacuidad, 
  un maestro instructor,  
Que sea la imagen misma del amor y este más allá del 
  desánimo.46 

 

 
Por su parte, el que pretende ser discípulo debe familiarizarse con las descripciones acerca de las 
virtudes de un Lama y después buscar al que las posea. Que el discípulo goce en mayor o menor 
medida de las bendiciones de la virtud depende del grado en que su Lama posea cualidades 
elevadas. Si el discípulo disfruta de una relación con un Lama que le puede guiar por el amplio 
abanico de senderos abiertos y secretos, el discípulo obtendrá las bendiciones, en el sentido de 
que habrá escuchado y comprendido algunos de estos senderos. Conseguir aunque solo sea una 
idea general de los senderos representa un mérito mayor que cualquier otra virtud que el 
estudiante pueda poseer. 
 

 
 
Una vez el discípulo ha logrado encontrar un Lama con las cualidades descritas, debe confiar en 



 
 

 43 

él de manera correcta. A continuación siguen los ocho grandes beneficios que puede obtener la 
persona que está correctamente comprometida  con su maestro, empezando por “se acerca a la 
Budeidad”.47 Son también ocho los peligros derivados de tener un comportamiento inapropiado 
con el Lama; son los opuestos a los beneficios que acabamos de mencionar. Según palabras del 
gran Tsongkhapa: 

 

 
 

             

 
 
En primer lugar comprende que la raíz misma  
  para un inicio excelente  
En cualquiera de las buenas cosas de esta vida  
  y de las futuras  
Es esforzarte en el comportamiento adecuado  
  de obra y pensamiento  
Hacia el guía espiritual que te muestra el sendero;  
  por lo tanto satisfácele con el ofrecimiento  
De llevar a cabo cada una de sus instrucciones,  
  sin dejar de lado ni una sola de ellas  
Aunque pudiera costarte tu vida. 
Yo, el maestro meditador, lo he puesto en práctica; 
Tú que buscas la libertad,  
Debes conducirte de igual manera.48 

 

 



 
 

 44 

 
  
En los días del pasado, gentes como el Noble Atisha y el gran Drom Tonpa,49 alcanzaron 
niveles inmejorables de logro espiritual y llevaron a cabo poderosas e incomparables 
actividades. Todo ello fue gracias a que consiguieron mantener una relación correcta con 
su propio guía espiritual. Y no termina aquí –podemos señalar al Noble Milarepa50 y a 
otros del pasado, y decir exactamente lo mismo–. 
 

 
 

Un comportamiento adecuado hacia el guía espiritual tiene un potencial tremendo 
tanto bueno como malo para determinar un preludio propicio en la práctica de una 
persona. Marpa cometió un error delante de Naropa y arruinó su oportunidad de tener 
un principio auspicioso.51 Milarepa ofreció a Marpa un cuenco de cobre, vacío, aunque 
absolutamente limpio. Su inicio en la práctica fue bueno y malo, en correspondencia 
exacta con lo bueno y malo de su regalo. 
 

 
El gran sustentante del trono Tenpa Rabje, tuvo que hacerle de enfermero a su 

tutor, el maestro Ngawang Chujor durante su enfermedad y como resultado consiguió 
una experiencia del Camino Medio.52 Sakya Pandita también sirvió perfectamente como 
enfermero del Venerable Drakgyen y todo lo que le aconteció posteriormente fue gracias 
a este servicio: logró percibir a su Lama como la deidad Voz Gentil; obtuvo un 
conocimiento sin mácula de las cinco grandes ciencias; una multitud de gente en las 
tierras de China, Tíbet, Mongolia y otros lugares le veneraron. Y la lista continua.53 

 

 



 
 

 45 

 
Ahora también deberíamos hablar de los peligros de un comportamiento 

inapropiado hacia el Lama. En Los puntos difíciles para el enemigo negro hay una referencia así 
de explícita: 

 
La persona que no trata como a un Lama 
A alguien que le ha enseñado aunque solo sea una línea, 
Nacerá cien veces como perro  
Y después nacerá en la más inferior de las castas.54 

 

 
 
El texto raíz de la enseñanza secreta sobre la Rueda del Tiempo afirma: 

 
Segundos de odio hacia tu Lama 
Destruyen los mismos eones de tu virtud acumulada. 
Después traen igual número de eones en los que soportas 
El terrible dolor de los infiernos y el resto.55 

 

 

 



 
 

 46 

 
 
El tiempo que dura un chasquido de tus dedos está constituido por no menos de sesenta 
y cinco “instantes de acción mínima”. Si una emoción de odio hacia tu Lama surge en tu 
mente durante este periodo, durante sesenta y cinco fracciones de segundo, 
permanecerás en el infierno durante un periodo igual a sesenta y cinco eones. Así es como 
se describe en la tradición del sendero menor, pero según las enseñanzas del sendero 
mayor, el tiempo es incluso más largo.56 

 

 

Y hay más peligros; una persona que se comporta de modo inapropiado con su 
Lama sufrirá, tal y como se describe en los Cincuenta versos sobre Lamas, incluso en esta 
vida presente: espíritus, diversas enfermedades, y otros problemas parecidos le asaltarán 
constantemente. A la hora de su muerte, se verá atormentado por un dolor insoportable 
en sus puntos vitales y le abrumará el terror. Además, morirá por una de las trece causas 
de muerte prematuras, etc.57 

 

 
 

Hay incluso ejemplos adicionales acerca de los peligros: podemos recordar, entre 
otros, al Maestro Sangye Yeshe,58 al que se le desprendieron los ojos, o al discípulo de 
Gueshe Neusurpa,59 que murió prematuramente. En resumen, se afirma que el resultado 
que madura en una persona en sus vidas futuras por haber hablado mal de su Lama es 
tan horrible que ni siquiera un Buda sería capaz de describirlo por completo. La persona 
nace en el más bajo de todos los infiernos, conocido como el “Tormento sin descanso”, 
donde el dolor no tiene pausas. 
 



 
 

 47 

 
 

Cuando hablamos del “comportamiento adecuado hacia el Lama”, es necesario que 
el estudiante se dé cuenta de que no se hace distinción entre la persona de quien ha 
recibido enseñanzas formales de Darma y la persona que le ha enseñado el alfabeto y 
demás. Todo lo que un discípulo hace en favor de su Lama y a lo largo de su relación –
bien sea atendiéndole, mostrándole respeto, etc., todo a excepción de las cosas menores 
como las recitaciones diarias que el estudiante hace para sí mismo– todo cuenta como lo 
que se denomina “práctica del Lama”. Por tanto, a un discípulo que sirve a su Lama no le 
hace falta buscar otras técnicas meditativas conocidas como la “práctica del Lama”. 
 

 
Cada uno de estos ocho beneficios u ocho peligros surgen de acuerdo a lo bien o 

mal que uno se haya comportado con su Lama. A lo largo de la relación el discípulo debe 
utilizar lo que llamamos “meditación analítica”. Para ello, empieza desarrollando en su 
mente cada punto de la enseñanza relativa a la manera de comportarse hacia el Lama. Por 
ejemplo, podría comenzar con el hecho de que el Guardián del Diamante declaró que el 
Lama personal es como el mismo Buda.60 A continuación, el discípulo debería seguir 
analizando otros puntos, uniendo la autoridad de las escrituras con el razonamiento 
lógico, para quedar conforme con la veracidad de cada una de ellos. 
 

 



 
 

 48 

De este tipo de meditación analítica no se puede prescindir en absoluto. A pesar de 
ello, aquí en el Tíbet la única persona que reconoció la meditación analítica como una 
forma de meditación fue el Noble Tsongkhapa. Hay otro tipo de meditación conocida 
como meditación “rápida” en la que haces que tu mente se deslice por los conceptos 
relacionados con las palabras que estás recitando. Luego tenemos la “revisión” en la que 
tratas de recordar cada punto de una enseñanza particular mientras simplemente piensas, 
“esto es así, aquello es asá”. La meditación analítica es diferente, ya que te acercas a cada 
tema como a algo que has de probar o refutar –lo colocas en el centro de tu mente y lo 
analizas valiéndote de un gran número de afirmaciones autorizadas y aceptadas, así como 
de diversas líneas de razonamiento–. 
 

 
 

En realidad, se da un ejemplo de “meditación analítica” cada vez que personas como 
nosotros enfocamos el pensamiento una y otra vez hacia algún objeto deseado, o algo así. 
Y por culpa de “esta meditación” nuestro deseo –o cualquier otra emoción insana– se 
vuelve más y más fuerte hasta poder afirmar que hemos obtenido bastante fluidez en ella. 
La idea aquí es invertir el proceso: llevar a cabo meditaciones analíticas, una a una, sobre 
temas como la afirmación del Guardián del Diamante de que el Lama es el mismo Buda. 
De esta manera rápidamente llegamos a un tipo diferente de fluidez: la experiencia de la 
verdad. 
 

 
El concepto íntegro acerca de cómo debería uno entregarse al Lama correctamente 

aparece en los tres senderos principales con las simples líneas de alabanza: “Me postro 
ante todos los sagrados y elevados Lamas”. Existe, además, otra manera de interpretar las 
palabras “elevados”, “sagrados” y “Lamas” que es haciendo alusión a las personas de los 
niveles de motivación inicial, media y mayor.  

 
Notas 

 
42 Para alcanzar la liberación… Gueshe Potowa (1031–1105), su nombre completo era Rinchen Sel, 
maestro de la tradición Visionaria y uno de los tres principales discípulos del Noble Drom 
Tompa (ver notas 23 y 49). Sus Metáforas (comentario en la nota 19) son un importante preludio a 



 
 

 49 

los posteriores trabajos sobre las Etapas. La cita se encuentra en la p. 14 del comentario del Libro 
Azul de Hladri Gangpa (ver nota 89) una recopilación de las enseñanzas del gran Potowa, escritas 
por su estudiante Gueshe Dolpa (ver nota 174). 
 
43 Fuente de todas las buenas cualidades. Líneas de apertura de la súplica de un célebre texto 
devocional, el Ofrecimiento a los Lamas, del venerable Losang Choky Gyaltsen, que fue el primero 
de los ilustres Panchen Lama del Tíbet (p 54, entrada 51). Los tres versos mencionados aquí 
dicen: 
 

Fuente de todas las buenas cualidades,  
  gan mar de moralidad, 
Rebosante de joyas,  
  las enseñanzas que has aprendido, 
Mi Señor, segundo Noble de los Sabios, 
  que vistes un hábito azafrán 
Pido tus bendiciones, maestro que posees 
  el saber de los votos.  
 
Tú que eres poseedor de las diez cualidades que uno debe  
  tener para ser digno de enseñar el sendero de todos los  
  que se han ido al gozo; 
Noble del Darma, regente que personificas a  
   todos los Vencedores, 
Pido tus bendiciones, guía espiritual del sendero mayor. 
 
Tus tres puertas debidamente dominadas, sabio, paciente, y  
   directo; careces de perfidia y pretensión,  
Experto en los secretos y sus textos; 
Maestro que escribes y edificas dos decenas de secreta 
  erudición  
Pido tus bendiciones, primero de entre todos aquellos  
  Guardianes del diamante. 
 

“Noble de los Sabios” se refiere al Buda de nuestra era; las “diez cualidades” están clasificadas en 
el verso que aparece inmediatamente después. 
 
44 estabilidad y sabiduría. Un monje budista tiene “estabilidad” cuando ha mantenido sus votos con 
pureza durante al menos diez años después de su ordenación. “Sabiduría” se refiere al 
conocimiento de una lista entera de temas en el estudio de la ética, tales como comprender lo que 
es una caída moral y lo que no lo es, o qué actos negativos son más serios que otros. 
 
45 Los tres adiestramientos. Estos son la ética excepcional, la concentración excepcional y la 
sabiduría excepcional. 
 
46 Los Sutras de la Joya. Un “sutra” es una enseñanza pública del Buda. El verso es de un famoso 
comentario enseñado al Maestro Asanga (350 después de Cristo) por el Amoroso, el Buda Futuro 
(f 20a, 20b, nota 43) 
 
47 Ocho grandes beneficios. Se describen como acercarse a la Budeidad, satisfacer a los Budas, 
eliminar influencias malignas, evitar actividades y pensamientos impropios, obtener logros 
elevados, encontrarse siempre con maestros, nunca caer en los reinos inferiores y obtener 
objetivos temporales y últimos con facilidad (Noble Tsongkhapa, entrada 61, f 33-6; Pabongka 
Rinpoché, nota 47, f 124-9) 
 
48 En primer lugar comprende… De nuevo se cita en la versión más breve de las Etapas del sendero (f 
56ª entrada 63). 



 
 

 50 

 
49 El gran Drom Tompa (1005-1064). Su nombre completo era Gyalwa Jungne, fue el discípulo 
más famoso del Noble Atisha, y gran progenitor de la enseñanza de las Etapas en el Tíbet. Fundó 
el conocido Monasterio de Reting, en el centro del Tíbet. Los Anales azules relatan cómo obtuvo 
poderes milagrosos después de limpiar los excrementos del Noble Atisha en el suelo de la celda 
del Maestro (p 259, entrada 94). Se dice que el mismo Noble Atisha emprendió un peligroso viaje 
por mar que duró más de un año por lo que es hoy Indonesia para encontrarse con uno de sus 
maestros principales. Cuando llegó, estuvo examinando a su maestro durante algún tiempo antes 
de convertirse en su discípulo, y luego le sirvió durante doce años. 
 
50 Noble Milarepa (1040–1123). El famoso meditador de las cuevas del Tíbet, autor de algunas de 
las mejores poesías espirituales en cualquier idioma (varios ejemplos de las mismas aparecen en la 
sección de la renuncia). Las dificultades que tuvo que soportar en forma de pruebas que le 
impuso su maestro Marpa son famosas. Ver los Anales azules, entrada 94, p. 430-1. 
 
51 Marpa (1012–1097) y Naropa (1016–1100). Marpa, también conocido como “el Gran  
Traductor”, era maestro del Noble Milarepa y un antiguo budista tibetano que ayudó a traer las 
enseñanzas secretas desde la India. Su propio maestro era Naropa, afamado maestro indio que 
también instruyó al Noble Atisha. Como relata Pabongka Rinpoché en su Liberación en la palma de 
la mano (f 133ª, nota 47), en una ocasión Marpa tuvo que elegir entre postrarse primero ante su 
maestro o ante un fantástico ser divino que se le apareció en sus aposentos; cometió el error de 
elegir a este último. El ofrecimiento de Milarepa a Marpa se menciona en el mismo folio. 
 
52 Sustentante del trono Tenpa Rabgye y maestro tutor Ngawang Choyor. Losang Yeshe Tenpa Rabgye, 
también conocido como Achi Tuno Monhan, fue un distinguido erudito de la tradición guelugpa 
del budismo tibetano. El título que ostentaba indica que él detentaba el trono que fue transferido 
desde el Noble Tsongkhapa. Su colección de trabajos –principalmente acerca de las enseñanzas 
secretas– aún existe en dos volúmenes (entrada 32). Por los colofones de estos trabajos sabemos 
que llevó a cabo la mayoría de sus escritos en el monasterio de Ganden, cerca de Lhasa y que 
nació alrededor del 1758. También señalan que aprendió las dos formas de desear la Iluminación, 
principalmente, del gran Ngawang Choyor. 
53 Sakya Pandita (1182–1251). Su nombre completo era Kunga Gyeltsen, uno de los más grandes 
maestros espirituales de toda Asia Central, renombrado traductor y comentador del canon 
budista, llevó la tradición del Tíbet a Mongolia. El Venerable Drak Gyen (nombre completo 
Drakpa Gyaltsen 1147–1216 era su tío y mentor; ver también nota 86 abajo). 
 
54 La persona que no trata como a un Lama… La cita se encuentra en un comentario sobre la 
enseñanza secreta del Señor de la Muerte, compuesto por Ratnakara Shanti, también conocido 
como Shantipa (f 161b entrada 82). Fue un famoso maestro del gran Monasterio de 
Vikramashila, en el nordeste de la India durante el siglo décimo y enseñó al Noble Atisha antes 
de que éste emprendiera su viaje al Tíbet. 
 
55 Rueda del tiempo. No se ha encontrado la fuente original de la cita.  Aparece en el gran trabajo 
sobre las Etapas del sendero de Pabongka Rinpoché (f 130b, entrada 47), atribuido solo a la 
“Rueda del tiempo”, sin ninguna mención al “texto raíz”. El texto raíz de la enseñanza secreta de 
la Rueda del tiempo era gigantesco, doce mil versos, y tan solo unas recopilaciones fueron 
incluídas en el canon tibetano. Ver entrada 24 para la versión principal. 
 
56 El sendero mayor. El Buda dio diversos niveles de enseñanzas para discípulos de capacidades 
diferentes; estos son conocidos como los senderos “mayor” y “menor”. 
 
57 Cincuenta versos sobre Lamas. Manual tradicional sobre cómo comportarse con el guía espiritual, 
por el gran poeta budista Ashvagosha (100 años despues de Cristo). Las trece causas de muerte 
prematura están clasificadas en f 10a (entrada 29) y son explicadas por el Noble Tsongkhapa en 
su comentario (p 334– 6, entrada 66) tal y como sigue: un dolor insoportable en el cráneo, ser 
atacado por animales poderosos, enfermedades diversas, fuerzas demoníacas, plagas, veneno, 



 
 

 51 

autoridades de la tierra, fuego, serpientes, agua, espíritus, ladrones y feroces semidioses. Después 
de morir por una de estas causas, la persona cae directamente en los infiernos. 
 
58 al maestro Sangye Yeshe. En su obra maestra de las Etapas a la Iluminación  (f 132a, entrada 47), 
Pabongka Rinpoché explica la historia de cómo el maestro indio, Sangye Yeshe, (no confundirse 
con un sabio tibetano posterior del mismo nombre) impartía una enseñanza cuando vio pasar a 
su tutor. Este era el gran Paktsangwa, cuyo nombre significa “porquero”, pues se hacía pasar por 
un pastor de cerdos común. Sangye Yeshe fingió que no se había percatado de que pasaba su 
Lama, para no tener que rendir respeto a un cuidador de cerdos delante de sus propios 
estudiantes. Más tarde, él juró a su maestro que no se había dado cuenta de su presencia y como 
resultado se le cayeron los ojos. Este relato también lo menciona Sonam Hle Wangpo en su libro 
de ilustraciones para el Montón de joyas de metáforas  (p 172, entrada 88) 
 
59 Discípulo de Gueshe Neusurpa. En el mismo folio de la nota precedente Pabongka Rinpoché 
dilucida acerca de que el discípulo incumple sus compromisos con el maestro y así experimenta 
gran terror en el momento de su muerte; el nombre del discípulo no se menciona. El nombre 
completo de Gueshe Neusurpa, era Yeshe Bar (1042–1118). Fue uno de los antiguos maestros 
visionarios del Budismo tibetano; había estudiado bajo la tutela de Potowa y otros grandes 
maestros, y entre sus discípulos se encuentra el ilustre Langri Tangpa Dorye Sengue, autor del 
conocido Adiestramiento de la mente en ocho versos. 
 
60 El mismo Buda. Un número de declaraciones del Buda respecto a que el propio Lama es el 
Buda mismo, recogidas por el Noble Tsongkhapa en su trabajo más extenso sobre las Etapas 
(ver f29ff, nota 61) 



 
Curso I: Las Enseñanzas Principales del Budismo 
Las Etapas a la Iluminación (Lam Rim). Nivel Uno 
 
Clase cuatro 
 

 
V.Una promesa para componer la obra 

 

 
 
emos llegado al segundo de los preliminares que conducen a la composición del texto. Esta es 
la promesa de componer el texto y aparece en el primer verso. 

                                      
                                                     (1) 
Explicaré de la mejor manera posible  
La esencia de todas las elevadas enseñanzas de los Vencedores,  
El camino que recomiendan todos sus sagrados Hijos,  
La puerta de entrada para  los afortunados que buscan la libertad.  
 
 

H 



 

 
 
Lo más importante que debería poner en práctica una persona –la esencia de todas las elevadas 
enseñanzas de los Vencedores– son los tres senderos principales, también denominados, las 
Etapas del sendero. Esta enseñanza sobre las Etapas del sendero a la Iluminación es la 
única que combina las elevadas enseñanzas de los Vencedores en una sencilla serie de 
etapas que cualquiera puede practicar. Una combinación así no se encuentra en otra 
instrucción, abierta o secreta, de ninguna de las tradiciones, sea la sakya, gueluk, o  ñigma, 
ni en ningún otro linaje.61 Lo constatamos en líneas como las escritas por Gungtang 
Yampeyang: “Toda la enseñanza elevada, literal o no, y que consiste...”62 Este sentimiento 
también se expresa en una carta que el omnisciente Tsong Khapa envió a Lama Umapa: 
 

 

 

 
 
He llegado a la experiencia de que sólo esta infalible exposición de las Etapas del senderos, tanto de 
las tradiciones lógicas como de las secretas contenidas en el trabajo sobre las Etapas a la 
Iluminación que impartió aquel gran ser, el glorioso Dipamkara JNyana, es poseedora de tales 



maravillas. Es por ello que las etapas que utilizo ahora mismo para guiar a mis discípulos las he 
tomado de aquí. Creo que esta enseñanza del Noble Atisha facilita el contenido completo, tanto de 
los comentarios formales como de las instrucciones privadas, de las palabras del Buda y de las 
posteriores explicaciones al respecto, pues las combina todas en una serie de etapas a lo largo del 
sendero. Creo pues que si la gente aprende a enseñarlas y a estudiarlas, y por lo tanto se capacitan 
para impartirlas y ponerlas en práctica, (a pesar de la relativa brevedad del texto), habrán atravesado 
las enseñanzas completas del Buda y en el orden apropiado. Por esta razón, no veo la necesidad de 
usar un gran número de textos en mi trabajo de enseñante.63 

 

 
 
Así pues se puede afirmar que tan sólo en una sesión de enseñanza fundamentada en este 
texto sobre las Etapas del sendero a la Iluminación , el maestro ha enseñado y los 
discípulos han escuchado la esencia extraída de cada uno de los volúmenes de enseñanza 
budista existente en este planeta. 
 

 
 

La totalidad de las instrucciones impartidas por los Budas vencedores están incluidas 
en las tres cestas, 64 que a su vez se agrupan en las enseñanzas de las Etapas del sendero a la 
Iluminación  para personas de diferentes motivaciones. Y estas mismas enseñanzas están 
incluidas todas ellas en cualquiera de los textos más sucintos de las Etapas del sendero. Tal 
y como lo describe el gentil protector, Tsongkhapa, “…Un breve esbozo que condensa 
todas las palabras del Buda”.65 El gran guía Drom Tompa dijo también: 
 

 
 
Su maravillosa palabra condensa los tres grupos, 
Adornados sus consejos por las enseñanzas de las tres motivaciones; 



Un rosario de oro y joyas de los Visionarios, 
Lleno de significado para quienes lean sus cuentas.66 

 

 
 
Es así como esta enseñanza de las Etapas del sendero a la Iluminación  se muestra muy 
superior a cualquier otra del Buda que puedas elegir, puesto que posee lo que llamamos las 
“tres características distintivas” y las “cuatro grandezas”.67 Las cualidades especiales 
mencionadas antes no se encuentran en trabajos sagrados como la gloriosa Colección secreta68 
ni en el comentario clásico conocido como La joya de las realizaciones. 69 

 

 

 

Quien desarrolla una comprensión correcta de estas Etapas del sendero llega a un nivel 
en que puede recorrer aquellos cobertizos de tsatsa alrededor de la ciudad, donde son 
lanzadas las viejas escrituras e imágenes, coger cualquiera de ellas y saber perfectamente 
dónde encaja en su práctica cotidiana. Cuando vas de aquí a allá, desde la enseñanza de las 
Etapas al montón de otras enseñanzas del Buda, las Etapas son como la llave mágica que 
puede abrir cien puertas diferentes. Yendo de aquí a allá, el contenido de todas las 
enseñanzas del Buda se ha sintetizado en las Etapas. 
 

 
 

A propósito, tener la capacidad que acabamos de describir es lo mismo que decir que 
alguien ha “obtenido una total comprensión de las enseñanzas”. Por tanto, la expresión 
“maestro de todas las enseñanzas de Buda” no nos habla de quien ha juntado un poco de 
aquí y un poco de allá de los sistemas antiguos y nuevos e intenta ponerlo en práctica. Este 
punto lo toca Tuken Darma Vajra cuando dice: “Intenta mezclar todos los sistemas, el 
antiguo y el moderno, y terminarás fuera de los dos”.70 



 

 

Cuando decimos que toda la enseñanza del Buda se engloba en las Etapas del sendero, 
queremos dar a entender que cada uno de sus puntos vitales se ha expresado bajo una 
presentación resumida de los temas que forman los tres conjuntos de la escritura. 
 

 
 

Acerca de la expresión “Etapas del sendero”, sucedió una vez que Jangchub O, el 
Lama real, le solicitó al Noble Atisha una instrucción que resultara de especial beneficio 
para preservar la enseñanza del Buda en el mundo.71 Fue entonces que el Noble Atisha 
enseñó La Lampara para el sendero a la Budeidad, que empezó a ser conocida desde entonces 
como “las Etapas del sendero” –y de ese modo la expresión empezó a extenderse–. Esta 
enseñanza, no obstante, de ningún modo es algo que se inventaran el Noble Atisha o 
Tsongkhapa; al contrario es la amplia vía por la que ha viajado cada uno de los Budas.  

 
Tal y como dice el más corto de los Sutras de la perfección de la sabiduría: 

 

 
 
Es esta perfección y no otra cosa,  
El sendero compartido por todos los Vencedores,  
Del pasado, del presente o del futuro.72 
 

A propósito, éste es el origen último de la expresión “Etapas del sendero”. 
 



 
Las enseñanzas sobre las Etapas del sendero son las mismas para todo el Tíbet. A 

pesar de que algunas personas no se interesan por estudiarlas porque creen que se trata de 
una instrucción particular de la tradición guelugpa; no es culpa de ellos, piensan así sólo 
debido a que no tienen suficiente mérito a causa de sus actos pasados. 
 

 
 

Y esto no es todo, de hecho, es pisando este camino bien conocido por los Budas que 
uno alcanza el mismo estado al que ellos han llegado. De otro modo, carece de sentido 
llegar a cualquier otro lugar, pues sólo será un nivel extraño al que ningún Buda u otro ser 
elevado del pasado habrá llegado. No es necesario que tú y yo temamos cometer dicho 
error pues tenemos como práctica las Etapas del sendero. Se lo debemos a la gran 
amabilidad de los Nobles Atisha y Tsongkhapa.  
 

 
 

Los que desean llevar una práctica espiritual han de estudiar un sendero sin mácula 
como éste. No es correcto empezar a practicar lo primero que encuentres, como un perro 
descarriado que se traga todo lo que le ponen delante. Tal y como el gentil protector Sakya 
Pandita afirmó: 

 

 
 



 
 
Incluso en negocios insignificantes 
Adquirir un caballo, una gema u otra cosa, 
Analizas, investigas, preguntas a todos y lo consideras. 
Vemos a gente preocuparse así 
Incluso por los temas más insignificantes de esta vida.  
Conseguir el objetivo último de todas nuestras incontables vidas depende del Darma,  
Sin embargo, apreciamos cualquier Darma que se nos cruza, sin investigar si es bueno o malo 
Y nos comportamos como perros con un trozo de comida.73 

 

 
 
 
Es exactamente así, incluso con los temas menores de esta vida, como comprar o vender 
algo, que se es muy cuidadoso: haces todo lo que está a tu alcance, vas de un lado a otro y 
preguntas a otras personas, pasas mucho tiempo pensando lo que debes hacer. Pero no 
importa lo grande que sea el error que puedas cometer en una de estas cuestiones, en 
absoluto perjudicará o beneficiará tu vida futura. No obstante, si te topas con una 
enseñanza espiritual incorrecta, el error que cometes afecta el objetivo último de todas tus 
vidas. 
 



 
 

Hablando en general, muchos nos vamos a lugares desiertos con la intención de 
emprender una práctica profunda pero, a menos que llevemos con nosotros una 
instrucción completa y totalmente correcta y que trabajemos para sumirnos en su esencia, 
la mayor parte de lo que hagamos no será mucho más que un esfuerzo desperdiciado. Tal y 
como el Noble Milarepa dijo en una ocasión: 
 

 
 

El asunto: si no meditas en los consejos transmitidos de oído a oído; 
El lugar: puedes sentarte en la cueva de una montaña, pero sólo conseguirás torturarte.74 

 

 
 

 
Los maestros traductores de antaño soportaron muchas dificultades viajando a la India para 
transportar hasta el Tíbet las auténticas enseñanzas de Darma. Pero aquellos en el Tíbet 
que seguían un sendero equivocado no pudieron estar a la altura. Despues de todo, el agua 
verdaderamente buena ha de proceder de la nieve pura. Del mismo modo, el origen de 
cualquier Darma que escojas practicar debe tener un origen infalible: el Noble de la Palabra, 
el Maestro, el Buda. 
 

 



 
Te puedes esforzar mil años en la práctica de una enseñanza cuyo origen no es 

auténtico y no obtendrás ni un ápice de realización espiritual verdadera. Será como batir 
agua para hacer mantequilla. 
 

 
 

 Por lo tanto, podemos afirmar que la enseñanza que decidamos practicar ha de tener 
tres características específicas: 

 
1. Debe haber sido mostrada por el Buda 
2. Debe haber sido desposeída de cualquier error: los sabios deben haber moldeado 

la enseñanza hasta darle su auténtica forma final, examinándola para determinar si 
se ha colado en ella alguna idea errónea después de que el Buda la hubo enseñado. 

3. Debe haber provocado experiencias verdaderas en los corazones de los maestros 
practicantes, una vez la han escuchado, considerado y meditado. Y debe haber 
pasado hasta nosotros en un linaje ininterrumpido a través de varias generaciones. 

 

 
 
Si el Darma que elegimos practicar tiene estas tres características, es auténtico. Quizá por 
nuestra parte, no estemos siempre a la altura por culpa de deslices en el esfuerzo y práctica 
diarias, pero nunca debemos temer que la enseñanza nos defraude. 
 

 



 
 

Esta enseñanza legítima consiste precisamente en las Etapas del sendero. Es sublime, 
es la crema de todo lo que el Buda enseñó, es el conjunto precioso de enseñanzas sobre la 
perfección de la sabiduría. El material presentado por estas enseñanzas consiste en “las 
instrucciones sobre lo profundo”, la vacuidad, incluidas en las Etapas llamadas “las etapas 
profundas”. Los sutras de la sabiduría también presentan lo que se conoce como 
instrucciones “vastas”: las dirigidas a salvar a todos los seres vivos. Estos temas se 
encuentran en las “etapas vastas”. Por esto sólo esta enseñanza sobre las Etapas del 
sendero es completa y libre de error, y los que buscan una enseñanza de Darma que 
merezca ser practicada, definitivamente deben empezar con las Etapas. 
 

 
 
Vemos a mucha gente que, movida por una lealtad equívoca hacia su tradición familiar, 

se aferran empecinados a cualquier creencia proveniente de sus padres. Siguen el bön o 
cualquier otro falso camino que al final les defrauda. Todo el propósito de su vida presente, 
y también el de sus vidas futuras, se los lleva el viento. 
 

 
 

El gran sabio realizado, Kyungpo Nelyor fue tambi� n un seguidor del bön75 al 
principio. Posteriormente, se dio cuenta de que el bön se apoyaba en fundamentos 
erróneos y decidió entrar en las tradiciones secretas de antaño, pero también se dio cuenta 
de que fallaban y se fue a la India. Allí estudió en las tradiciones secretas posteriores y 
condujo su práctica hasta el fin deseado y obtuvo los grandes logros espirituales. Hubo 
otros, como el gran Lama Sakya Kun-nying, por ejemplo, que pasó por lo mismo.76 



 

 
 

Ahora ya podemos ubicar el primer verso en su justa perspectiva. El Noble 
Tsongkhapa dice explicaré de la mejor manera posible la enseñanza sobre los tres senderos 
principales. Es el camino que recomiendan los sagrados Hijos de los Vencedores con su alabanza, el 
sendero por el que viajan. Carece de faltas. No conduce por una falsa senda. Es la más alta 
de todas las puertas de entrada: es la puerta que cruzan aquellos seres afortunados que buscan la 
libertad. 
 

 
 

En el verso, el Noble Tsongkhapa les da a las palabras “de la mejor manera posible”, 
una expresión de modestia. Abundando en su contenido nos dice “Trataré de explicar de la 
mejor manera posible en tan pocas palabras, algo cargado de un significado grandioso”. 
 

 
Hay otra manera de glosar el verso, según la cual en la primera línea de la explicación, 

la que dice todas las elevadas enseñanzas de los Vencedores, se hace referencia a la renuncia. La 
obra Una entonación de los nombres dice así: 
 

La renuncia de los tres vehículos 
Yace, al final, en un vehículo único.77 

 



 
 
 
El hecho es que, el Buda, en algunas de sus enseñanzas interpretativas, las que no deben ser 
tomadas literalmente, señala que hay tres diferentes vehículos o senderos. Sin embargo, la 
realidad es que desde el punto de vista del objetivo último adonde nos dirigen, estos tres 
son uno sólo. De modo parecido, todas las elevadas enseñanzas de los Vencedores fueron 
enunciadas como un medio para producir la “renuncia” última –el conocimiento del Buda– 
en las mentes de los discípulos. Y es la renuncia lo que, al principio, les empuja a desarrollar 
aversión hacia el ciclo de la vida y dispone a la mente para el objetivo de la libertad. Esta es 
la razón de que la actitud de la renuncia se enseñe en primer lugar, en la primera línea. 
 

 
 

La segunda línea de explicación –la que incluye las palabras “sus sagrados Hijos”– se 
refiere al deseo de obtener la Iluminación en beneficio de todo ser vivo. Esta es la actitud 
que los Vencedores y sus hijos adoptan como meditación principal y cuyas alabanzas 
cantan. Es como la gran viga maestra que sostiene toda la estructura del sendero mayor. 
 

 
La tercera línea de explicación –cuyas palabras son “los afortunados que buscan la 

libertad”– se refiere a la visión correcta. Esta percepción es la única puerta de entrada para 
los discípulos buscadores de la libertad. Para obtener la libertad verdadera tienes que acabar 
con la ignorancia –la raíz de esta vida cíclica–. Y para cortar con la ignorancia tienes que 



cultivar la sabiduría que comprende la ausencia de entidad autoexistente. Y para cultivar 
esta sabiduría necesitas una visión correcta, libre de cualquier error. 
 

 
 

La visión correcta es la única puerta para acceder al Nirvana, a la paz. Por ello, en las 
palabras de clausura de los versos, Tsongkhapa se compromete a componer una obra sobre 
los tres senderos principales –en los cuales se incluye la visión correcta–. Hace su promesa 
tal como recomienda el Maestro Dandin:78 resume todos los temas que tratará en el trabajo, 
que es como decir que incluye en la promesa la esencia de los senderos que explica. En este 
sentido, concluyó nuestro Lama, el Noble Tsongkhapa ya nos había enseñado brevemente 
en el primer verso todos los senderos. 

 
Notas 
 
61 Sakya, guelug y ñigma. Nombres de tres de los linajes que se desarrollaron en el Tíbet para 
transmitir las enseñanzas del Buda. La tradición guelug empezó con el Noble Tsongkhapa. 
 
62 Toda la enseñanza elevada… La fuente del texto no se ha encontrado. Gungtang Yampelyang 
(1762–1823), también conocido como Gungtan Konchok Tenpe Dronme, era estudiante de la 
primera reencarnación del gran Yamyang Shepa (ver el prefacio y nota 27). Se le conoce por su 
elocuente poesía espiritual y sus trabajos filosóficos. Sus comentarios incisivos sobre los Tres senderos 
principales se han añadido al comentario de Pabongka Rinpoché y utilizado para la presente 
traducción, quedando incluídos en la sección final. 
 
63 He llegado a la experiencia. La carta del Noble Tsongkhapa a su maestro aún existe. La línea citada 
aparece en f 69b (nota 67). El nombre “Dipamkara Jnyana” se refiere al Noble Atisha. 
 
64 Las tres cestas. Tres divisiones principales de las enseñanzas del Buda: la cesta del compromiso 
con la ética (relacionada principalmente con el adiestramiento en la moralidad), la cesta del sutra 
(mayormente el adiestramiento en la concentración) y la cesta del conocimiento (el adiestramiento 
en la sabiduría). 
 
65 Un breve esbozo… una vez más se hace referencia a la misma versión breve de las Etapas del sendero 
a la Iluminación , del Noble Tsongkhapa (f 56ª, entrada 63). 
 
66 Su maravillosa palabra… La fuente de la cita no se ha encontrado. Para conocer la formación del 
autor, ver nota 49. 
 
67 Tres características distintivas y cuatro grandezas. Las tres características que distinguen la enseñanza de 
las Etapas de otras instrucciones son: incluye todos los temas, tanto de las enseñanzas abiertas 
como de las secretas; se puede poner en práctica fácilmente y ha llegado a nosotros a través de 



maestros de las dos grandes tradiciones descritas en la nota 195 (Pabongka Rinpoché, nota 47, f 
48b–50b; Noble Tsongkhapa, nota 61, f 8b). Las cuatro grandezas de la enseñanza son: llegar a 
entender que todas las enseñanzas son consistentes, entender que todas las escrituras son como un 
consejo personal, entender fácilmente la verdadera intención de los Budas (los tres senderos 
principales), y evitar automáticamente el Gran Error de despreciar cualquier enseñanza (Noble 
Tsongkhapa, nota 61, f8b–14b; Pabongka Rinpoché, not 47, f 41b–48b)  
 
68 La gloriosa colección secreta. Una de las principales enseñanzas secretas del Buda (nota 87). 
 
69 Joya de las realizaciones. Importante texto sobre la perfección de la sabiduría que impartió el 
Amoroso al Maestro Asanga. Ver nota 46 (entrada 44) 
 
70 Intenta mezclar todos los sistemas…La fuente de la cita no se ha encontrado. Tuken Dharmavajra, 
también conocido como Losang Choky Ñima (1732–1802), era el tercero en la línea de maestros 
espirituales Tuken. Son notorios sus trabajos comparativos de los sistemas de las escuelas budistas, 
así como las biografías de hombres sagrados como Changya Rolpe Dorye, de quien se decía que era 
la reencarnación previa de Pabongka Rinpoché (ver el prefacio y también su colección de trabajos 
en la nota 52). 
 
71 Yangchub O, el Lama real. Gobernante del siglo undécimo del reinado de Gugue, en el Tíbet 
occidental, importantísimo por traer al Noble Atisha y su enseñanza a la Tierra de las Nieves. 
 
72. Es esta perfección… las palabras del sutra tal como se encuentran en el canon tibetano, difieren 
ligeramente aunque la intención es la misma (f 206ª, nota 84). 
 
73 Incluso en negocios insignificantes… Cita del f 95a de su conocido trabajo sobre los tres tipos de votos 
(entrada 2, ver también nota 53). 
 
74 El asunto: si no meditas… La fuente de la cita no se ha encontrado. Ver nota 50 para información 
sobre su autor. 
 
75 Kyungpo Nelyor (978–1079). Su persistencia en la búsqueda de las tradiciones secretas de la India 
para traerlas al Tíbet está bien documentada en los Anales azules (p 728, entrada 94). El bön era la 
religión chamanística predominante en el Tíbet antes de la introducción del budismo. 
 
76 Lama Sakya Kun-nying (1092–1158) Su nombre completo era Kunga Ñingpo, hijo del fundador 
del famoso monasterio Sakya en el norte del Tíbet central, y abuelo del ilustre Sakya Pandita (ver 
nota 53). 
 
77 La renuncia de los tres… De un trabajo sobre las enseñanzas secretas consagrado a Voz Gentil (cita 
del f 10a, entrada 25) 
 
78 Maestro Dandin. Remítase a la palabra “esencia”, en su verso explicado en la nota 38.



 
Curso I: Las Enseñanzas Principales del Budismo 
Las Etapas a la Iluminación (Lam Rim). Nivel Uno 
 
Clase quinta 

 
VI. El estímulo para estudiar  

 

 
 
emos llegado al tercer y último de los preliminares que nos guían hasta la 
composición del texto: alentar enérgicamente al lector para que haga un buen 

estudio del trabajo. Se encuentra en el siguiente verso del texto raíz. 
 
                                        (2) 

Escuchem con una mente pura, ustedes afortunados 
   que no ansían los placeres de la vida, 
Y que para hacer significativos el ocio y los  
  dones se esfuerzan en conducir su mente  
Por el sendero que complace a los Vencedores 

 

H 



 
El gran Tsongkhapa anima a sus lectores a estudiar el trabajo: “ustedes, que buscan la 
libertad y no ansían ni por un momento los placeres de la vida; ustedes, que desean extraer el 
máximo provecho del cuerpo con el que ahora cuentan y hacer significativos el ocio y los dones; 
ahora van a tener que adiestrarse en un sendero que nunca falla; un sendero que no 
extravía, un sendero pletórico y completo, el sendero que complace incluso a los Vencedores. 
En definitiva, aconsejan un sendero que no engañe, que no nos pierda, que sea algo más 
que sólo un mero trozo de sendero. Si quieres adiestrarte en un sendero así, tendrás que 
convertirte en un estudiante con todos los requisitos y encajar en la descripción de los 
400 versos: 

 

 
 
Llamamos recipiente adecuado para estudiar   
A alguien que es imparcial, inteligente y desea esforzarse.79 
 

 
 
Y los afortunados como ustedes, discípulos que han conducido su mente al Darma, escuchen con 
una mente pura. En el estudio eviten todo lo que va en contra del éxito, los tres 
inconvenientes del recipiente, y apóyense en aquellas cosas que conducen al éxito, “las 
seis imágenes para la instrucción.”80   
 



 
 

Según otra manera de interpretar el verso deberíamos entender como renuncia la 
línea relativa a aquellos “que no ansían los placeres de la vida” –el primero de los tres 
senderos principales–. La siguiente línea, hacer “significativos el ocio y los dones” se 
aplica al deseo de alcanzar la Iluminación para todos los seres vivos, porque cualquiera 
que haya adiestrado su mente en esta actitud obtiene, ciertamente, lo máximo de su vida 
dotada con ocio y dones. Y la línea final, la del “sendero que complace a los Vencedores” 
está relacionada con la visión correcta ya que, como el texto raíz señalará posteriormente: 
 

 
 

Una persona ha entrado en el sendero que complace  
  a los Budas, 
Cuando en todos los objetos, del ciclo o más allá,  
Ve que la causa y el efecto nunca fallan  
Y cuando éstos pierden toda su sólida apariencia. 

 



 
 
Así termina la presentación de los preliminares habituales: el ofrecimiento de alabanza, la 
promesa para componer la obra y estimular al lector a estudiarlo con interés. Podemos 
relacionar lo que se ha explicado hasta el momento con otras secciones de apertura de 
trabajos como la presentación extensa y media de las Etapas a la Iluminación . La línea 
que dice: “Me postro ante todos los sagrados y elevados Lamas” se corresponde con la 
primera sección de estos trabajos, “demostrar la eminencia del autor para probar que la 
enseñanza proviene de una fuente auténtica”. Las líneas “De la mejor manera...” hasta 
“...buscan la libertad” corresponden a la segunda sección, “la eminencia de la enseñanza”. 
El verso que va desde “Escuchen con una mente pura...” hasta “ ...sendero que complace 
a los Vencedores” nos sitúa en la tercera sección, “cómo estudiar y enseñar” las Etapas. 
La última gran sección de estos preliminares es “la enseñanza por medio de la cual los 
estudiantes son conducidos a través de las Etapas” hasta la Budeidad. Esta parte se 
encuentra en lo que denominamos “el cuerpo principal del texto”, en los versos del 
Noble Tsongkhapa sobre los tres senderos principales. Ahora nos trasladamos al primero 
de estos versos.81 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



PRIMER SENDERO: 

RENUNCIA 
 
 
 
 

VII. Por qué es necesaria la renuncia 
 

 
 

uestro enfoque del cuerpo principal del texto se divide en cuatro partes: una 
explicación de la renuncia, una explicación del deseo de alcanzar la Iluminación 

para cada ser vivo, una explicación de la visión correcta, y unas intensas palabras de 
aliento –que el lector intente reconocer la veracidad de estas instrucciones y las ponga en 
práctica–. La explicación de la renuncia tiene tres secciones: razones por las que uno 
debe intentar desarrollarla, cómo desarrollarla y el punto a partir del cual uno puede estar 
seguro de haber tenido éxito. La primera de estas secciones la encontramos en el 
siguiente verso del trabajo del Noble Tsongkhapa: 
 

 
 

 
(3) 

Sin renuncia pura, no habrá manera de acabar  
Con este empeño por los estados placenteros  
En el océano de la vida. 
Es también por su vida de anhelos, 
Que los seres están encadenados. 
Busca pues primero la renuncia. 

 

N 



 
 

Cualquiera de nosotros que quiera escapar del ciclo de la vida, tiene primero que desear 
hacerlo. Si nunca cultivamos el deseo de escapar y seguimos apegados a las cosas buenas 
de este círculo vital, será imposible conseguirlo. 
 

 
 

Un prisionero puede permanecer en su cárcel; pero si no lo intenta siquiera, jamás 
saldrá. A nosotros nos ocurre lo mismo –si nunca intentamos encontrar un medio para 
evadirnos de esta rueda de la vida, el día de nuestra huida nunca llegará–. Si nos 
esforzamos en desarrollar el deseo de escapar, con toda seguridad un día lo 
conseguiremos. 
 

 
 

Lo primero que nos hace falta saber es de qué manera transitamos por este círculo 
vital. La “vida cíclica” se define como tomar repetidamente los grupos impuros de cosas 
que forman a un ser ordinario que sufre –su corriente ininterrumpida que va de una vida 
a otra.82– ¿Qué nos encadena a este ciclo? Los propios actos y malos pensamientos. Y ¿a 
qué estamos encadenados exactamente? A aquellas partes impuras de nuestro ser. 
 

 



 
 

Para liberarnos de esta rueda de la vida debemos reconocer que todo en ella es, por 
naturaleza, puro sufrimiento. Comprenderlo producirá un sentimiento de aversión, de 
hastío y este llevará más tarde a la renuncia. Así, lo que el verso dice es: “Sin renuncia pura 
no habrá manera de acabar con este deseo, este empeño por conseguir todo tipo de estados 
placenteros que se puedan obtener aquí en la vida. También es, precisamente, por su vida de 
anhelos, sus sentimientos de apego y ansia por las cosas agradables de esta vida (aquí 
“anhelos” es otro término para lo que llamamos normalmente “deseo”) que todos los seres 
están encadenados. Y si todos están encadenados ¿crees que tú no lo estás? Por supuesto 
que sí. Si deseas poder escapar algún día de este ciclo, busca pues, primero la actitud pura 
de la renuncia.” 
 

 
 

Por cierto, este verso incorpora lo que los trabajos sobre las Etapas a la Iluminación  
describen como las “instrucciones para los seres de motivación inicial y media”. A 
nuestro alrededor vemos personas cuya idea es que para llegar a la Iluminación sólo hace 
falta practicar el deseo de alcanzar la Budeidad para todos los seres vivos –que no es 
necesario desarrollar la renuncia–. Sin embargo, la verdad es que, incluso para alcanzar 
tan sólo el nirvana inferior83, la renuncia es absolutamente imprescindible; de hecho tiene 
que ser una fuerte renuncia. Tal y como nuestro Protector, el gran Tsongkhapa, dijo: 
 



 
 
Respecto a esta actitud –así es como lo describió Sharawa–. Supón que no es más estable en tu 
corazón que la fina capa de harina de cebada espolvoreada sobre la superficie de la cerveza. Tu 
deseo de evitar la causa del ciclo de la vida –lo que llamamos el “origen”– tampoco será más 
fuerte que eso. En consecuencia, tus aspiraciones de alcanzar el Nirvana, para eliminar el 
sufrimiento y su origen, serán exactamente lo mismo. Y finalmente tu deseo de practicar el 
sendero que produce ese nirvana no será más que hablar por hablar. Con la compasión será igual, 
el estado mental que no soporta ver a otros seres conscientes vagar por el ciclo: imposible que la 
obtengas. Y, por último, nunca darás con la forma genuina del incomparable deseo de alcanzar la 
Iluminación para todos los seres conscientes, un deseo poderoso que te impulse a proseguir. Y 
así, el “sendero mayor” no será para ti más que una débil comprensión de las descripciones que 
se hallan en los libros.84 
 

 

 
La cuestión aquí es que, para desarrollar el deseo de alcanzar la Iluminación en beneficio 
de todos los seres vivos, en primer lugar debes tener un tipo de compasión que no puede 
soportar seguir viendo a los seres atormentados por los sufrimientos de la vida. Para 
conseguirlo debes despertar renuncia en relación a tu propia situación. No existe otra 



manera de cultivar la compasión. Esto es, concluyó nuestro Lama, lo que el Noble Atisha 
quería dar a entender con su gentil reprimenda hacia nosotros los tibetanos: “Sólo en el 
Tíbet he encontrado gente que pretende alcanzar la Iluminación cuando aún carece de 
amor y compasión.”85 

 
VIII. Eliminar el deseo hacia esta vida 

 

 
 

sto nos lleva a la segunda sección de nuestra explicación de la renuncia; es decir, la 
descripción de cómo desarrollarla. En primer lugar hablaremos sobre cómo eliminar 

el deseo hacia la vida presente y luego cómo exterminarlo en relación a las vidas futuras. 
Eliminar el deseo hacia esta vida es el tema de las siguientes dos líneas del texto raíz: 
 

 
(4a) 

El ocio y la fortuna son difíciles de encontrar,  
La vida no es larga.  
Piensa en ello constantemente,  
Interrumpe el deseo hacia esta vida. 
  

 
 
Lo que queremos dar a entender con deseo hacia esta vida es el deseo de encontrar felicidad 
y fama en esta vida, y pensar así: “Si solo yo pudiera tener más de todo lo bueno de esta 
vida, más que cualquier otro en el mundo –la mejor comida, las más finas ropas, el 
nombre más famoso y todo lo demás”–. Quien espera hacer un poco de práctica 
espiritual debe eliminar su deseo hacia esta vida. 
 

E 



 
 

¿Cómo acabar con él? Debes contemplar las dos Etapas conocidas como (1) el “gran 
valor de esta vida de ocio y fortuna y la dificultad de encontrarla”, así como (2) nuestra 
“transitoriedad, el hecho de que debemos morir”. Estos pensamientos interceptarán tu 
deseo hacia esta vida –mentalmente, la abandonarás–. El hecho de que ahora tú y yo no 
hagamos ninguna práctica espiritual –y lo que es peor, el hecho de que aunque lo 
intentamos, hacemos cualquier cosa menos una práctica espiritual– se debe a nuestro 
deseo hacia esta vida. El texto de adiestramiento mental Libre de los cuatro apegos  lo 
describe así: 
 

 
 

No es un practicante la persona que ama esta vida. 
No hay renuncia en una mente que ama este ciclo de existencia.86 
 

 
 
La frontera que separa la práctica espiritual de lo que no lo es, y la frontera que separa la 
verdadera práctica espiritual de lo que no lo es, es la actitud de haber abandonado esta 
vida. La práctica y el mundo pueden coincidir, si se trata tan solo de recitar unas líneas, 
pero es del todo imposible que la práctica con la actitud de haber abandonado esta vida 
se encuentre con el mundo en el sentido de participar felizmente en él. No existe un 
modo de mantener el mundo y seguir manteniendo tu práctica. 
 



 
 

Esto es lo que el precioso preceptor Drom Tompa tenía en mente cuando le dijo a 
cierto monje: “Me llena el corazón de alegría verte caminar alrededor de este lugar 
sagrado para rendir respeto, pero ¡cuán feliz sería si hicieras algo espiritual!” Siguió 
diciendo lo mismo sobre hacer postraciones, recitar oraciones, meditar y todo lo demás. 
De manera que finalmente el monje no supo decidir lo que debía ser la práctica espiritual 
e inquirió a Drom Tompa. “Bien, entonces ¿cómo se supone que debo practicar?” Y la 
única respuesta que recibió, tres veces seguidas y en voz alta 87 fue: “¡Abandona esta 
vida!”. 
 

 

 
 

Hubo una vez en que el gueshe visionario de nombre Shang Nachung Tonpa dijo 
esto: 
 
Voy al Noble Atisha y le pido enseñanzas, pero lo único que me dice son frases cortas como 
“abandona esta vida”, “practica el amor”, “practica la compasión” o “practica el deseo de 
obtener la Iluminación para beneficio de todos los seres”. 
 

 
 
El Noble Drom Tonpa oyó esa queja y señaló: “es sorprendente; le acaban de dar la 
esencia absoluta de toda la instrucción del Noble Atisha y sin embargo, incluso alguien 
tan ilustre como Shang no comprende lo que es recibir una enseñanza”. Con el paso del 
tiempo, también Shang solía decirles a sus estudiantes: “si deseas practicar la vida 
espiritual, lo más importante es abandonar esta vida”.88 

 



 
 

Hablando en un sentido amplio, podemos empezar con lo que se conoce como los 
“ocho pensamientos mundanos”. Los cuales, se pueden reducir a tres intereses 
primordiales de esta vida: comer, vestir y tener un buen nombre. Estos tres son los que 
tienes que abandonar. 
 

 

 
 

A propósito, el peor de ellos es el buen nombre. Podemos asegurar que los sabios, 
los hombres sagrados y los grandes meditadores del pasado –incluso podemos afirmar 
que la mayoría de ellos– han logrado vivir sin mucha comida, subsistiendo gracias a una 
de aquellas prácticas místicas en las que el único alimento son unas píldoras diminutas o 
la esencia de una flor. También han sido capaces de vivir sin mucha ropa: sentados en 
profundo  retiro,  vistiendo  harapos  y  cubiertos de suciedad –pegadas sus espaldas a la 
pared de una cueva, cuya única entrada han sellado–. Pero en lo profundo de sus 
corazones aún ansían la fama –un buen nombre– y sueñan con que los lugareños del 
exterior hablen de cuán sagrados maestros meditadores son.  
 

 
 

Ha habido muchos, muchos sabios, eruditos y monjes que han sido puros en su vida 
ética pero se han confundido así. Tal como ha dicho el Gran Drowe Gonpo: 



 
Entran en reclusión, colocan una señal en su puerta, 
No ven un alma. Estos expertos contempladores aún  
Esperan que en esta vida les llamen “Gran Meditador.”89 

 

 

 
 

Y también: 
 
Y de esa manera llenan su mente de esperanzas y planes, 
Pensamientos que están presentes en todo lo que hacen, 
Y así su práctica espiritual se echa a perder, 
Capturada por bandidos locales. 
Coge una lanza y azota cada pensamiento que venga sobre esta vida.  
Recuerda, si esta única lanza no da en el blanco,  
Que seas un sabio, un santo, erudito y un meditador, 
No te sirve para cerrar la puerta a los tres reinos inferiores. 

 



 
 

El gran Ngaripa también ha dicho: 
 

Toda la práctica espiritual que has hecho se ha convertido en ambición por querer ser eminente 
en esta vida. Esto después se convierte en lo que denominamos el “origen” –la causa para seguir 
en el ciclo–, aumentan tus sentimientos de orgullo y envidia, el desagrado por algunas cosas y el 
ansia por otras. Lo que pensabas que era una práctica espiritual, de hecho, te lleva a los tres 
reinos inferiores. No hay diferencia en haber llegado allí por culpa de cometer actos incorrectos.90 

 

 



 

 
 
Por lo tanto, si queremos hacer alguna práctica espiritual debemos   domar   los   ocho   
pensamientos   mundanos –permanecer neutros, libres de los dos grupos de cuatro –. 
“Los ocho pensamientos mundanos”, es el nombre que damos a las ocho emociones 
siguientes: 

 
1.  Ser feliz cuando consigues algo, 
2.  Y desgraciado cuando no lo consigues. 
3.  Ser feliz cuando te sientes bien,  
4.  Y desgraciado cuando te sientes mal. 
5.  Ser feliz cuando te haces famoso, 
6.  Y desgraciado cuando no lo eres. 
7.  Ser feliz cuando alguien habla bien de ti, 
8. Y desgraciado cuando alguien habla mal de ti. 
 

Tal y como señala la Carta a un amigo: 
 
¡Oh sabio mundano! Obtener o no, estar bien o no, 
Ser famoso o no, que hablen bien o mal;  
Estos son los ocho pensamientos mundanos.  
Apacígualos, no permitas que entren en tu mente.91 

 
El gran santo Lingrepa también ha dicho: 

 
En la ciudad de los intereses diarios de nuestra rueda de 
  la vida,  
Corren los cadáveres resucitados de los ocho 
  pensamientos mundanos. 
Es aquí donde encontraran el cementerio  
  más atemorizante de todos. 
Es aquí donde ustedes, Lamas, deberían mantener  
  su vigilia de medianoche entre los muertos. 92 

 

 



No importa quién seas –gran sabio o santo, maestro o meditador– y no importa cuán 
profunda sea la práctica que imaginas estás haciendo, si está mezclada con los ocho 
pensamientos mundanos, es una farsa hueca. Encontramos esta verdad en las palabras de 
Yang Gonpa, un discípulo del victorioso Gu-tsangpa: 
 

 
 
No sirve de mucho que la enseñanza sea la “Gran Perfección” sagrada y secreta. La persona 
misma es la que tiene que convertirse en sagrada y secreta, grande y completa. Vemos un montón 
de casos donde la persona describe su práctica espiritual como si fuera a comprar una manada de 
caballos –pero la persona en sí no vale ni lo que vale un perro–. La religión que sólo consiste en 
palabras y nunca se aplica a la práctica diaria es como la conversación de un loro al que le han 
enseñado a graznar. Hay kilómetros que separan a la persona de su práctica. Su mente y su 
religión nunca se mezclan del todo; hay grumos de harina que nunca se disuelven en la masa. 
Parlotear sobre la práctica espiritual sin dejar que se integre, dejándola flotar en la superficie, 
como la verdura que no se deshace en la sopa, es perder de vista el punto crucial de la práctica 
espiritual. Les digo a todos, lo que yo enseño como práctica crucial es abandonar esta vida.93 
 

 

 
 
Por lo tanto, si una persona fracasa en su intento por liberarse de los ocho pensamientos 
mundanos hacia esta vida tendrá dificultades incluso para cerrar las puertas a un 
nacimiento en un reino infortunado, y de ningún modo podrá llevar una práctica 
espiritual. Para ello, debe adoptar la instrucción denominada las “Diez riquezas 



fundamentales” –una enseñanza de los maestros denominados Visionarios de la Palabra 
dirigida a calmar los ocho pensamientos mundanos y abandonar esta vida–. Estas diez 
riquezas fundamentales son las siguientes: 94 

 
Los cuatro propósitos 
Los tres diamantes 
Los tres: “ser expulsado, alcanzar y  
conseguir. 

 

 
 
Los “cuatro propósitos” son: 

 
Dirige tu mente finalmente hacia la práctica. 
Dirige tu práctica finalmente al mendigo. 
Dirige el mendigo finalmente a la muerte. 
Dirige la muerte finalmente hacia una quebrada polvorienta. 

 

 
 
Y los “tres diamantes” son: 

 
Pon delante de ti el diamante inalcanzable.  
Pon detrás de ti el diamante inmutable. 
Pon a tu lado el diamante de la sabiduría.  

 

 
 
Por último, los tres que consisten en “ser expulsado, alcanzar y conseguir” son: 

 
Ser expulsado del rango de los hombres. 
Alcanzar el rango de los perros. 
Conseguir el rango de los dioses. 

 



 
  
Dirige tu mente finalmente hacia la práctica, significa practicar la religión pensando como sigue: 
En esta ocasión he obtenido un cuerpo humano, así como ventajosas circunstancias muy 
difíciles de encontrar, increíblemente valiosas y que incluyen el ocio y dones necesarios. 
Es la única vez que tendré una vida como esta. Pero no voy a permanecer aquí mucho 
tiempo, ya que es totalmente seguro que falleceré. No tengo manera de saber cuándo me 
vendrá la muerte. Y cuando muera, sólo esta práctica santa me resultará de beneficio. 
Todos los objetos y honores que he acumulado en esta vida, la fama obtenida, el dinero y 
las posesiones de que pueda gozar, no me proporcionarán la menor ayuda. 
 

 
Dirige tu práctica finalmente al mendigo. Es esto: Supón que piensas, “bien, si ahora no 

me esfuerzo por conseguir lo que me ayuda a vivir bien en esta vida para poder hacer mi 
práctica espiritual siento que no volveré a encontrar los mínimos necesarios para seguir la 
práctica: me convertiré en un pordiosero”. Entonces determínate del siguiente modo: 
“Voy a aceptar cualquier dificultad para beneficiar mi práctica, y si esto significa 
convertirme en solo un pordiosero, que así sea. Encontraré una manera de hacer mi 
práctica, aunque tenga que vivir de los miserables restos de comida que mendigue y vista 
los harapos que me den.” 

 

 



 
Dirige el mendigo finalmente a la muerte. Significa nunca abandonar la práctica. Supón que 

piensas: “Entonces, si me implico en una práctica y me convierto en un pordiosero, 
como no habré tenido tiempo de reunir ni el menor objeto material, me faltará incluso lo 
que ayuda a preservar esta vida humana. Tengo miedo de morir un día por no tener 
suficiente comida o suficiente ropa”. En vez de pensar de ese modo, determínate así: “A 
lo largo de mis vidas previas nunca he abandonado mi vida en beneficio de mi práctica. 
Si ahora muero por intentar practicar, no importa. En cualquier caso, ricos o pobres, 
todos somos iguales, todos vamos a morir. Los ricos, para llegar a serlo, han acumulado 
muchos actos negativos y morirán con ellos. Por el contrario, si yo muero a causa de las 
dificultades derivadas de intentar practicar, obtendré un gran significado. Por lo tanto, si 
por mi práctica muero congelado, dejen que me congele; si he de morir de hambre, dejen 
que muera.” 
 

 
Dirige la muerte finalmente hacia una quebrada polvorienta. Supón que piensas: “Pero, hay 

ciertas cosas que necesito, ahora y hasta que me muera. Si no tengo dinero ¿Cómo voy a 
encontrar quien me ayude cuando esté enfermo? ¿Quién me asistirá cuando sea viejo? 
¿Quién estará presente en mi lecho de muerte? ¿Quién se ocupará de todo cuando yo 
muera? ¿Quién se llevará mi cuerpo?” Estos pensamientos caen en la categoría del apego 
hacia las cosas buenas de esta vida. No hay modo de asegurar que vivirás lo suficiente 
para llegar a viejo. Es mejor irse de retiro a una montaña solitaria, abandonar el apego y 
pensar: “Ahora voy a practicar y no me importa morir como un perro descarriado en una 



polvorienta quebrada, sin nadie que se ocupe de mí cuando los gusanos se arrastran 
sobre mi cadáver.” 
 

 
 

Pon delante de ti el diamante inalcanzable. Tiene el siguiente significado: Quizá abandones 
las cosas de esta vida, tal y como se ha descrito, y empieces a practicar. Pero será 
entonces cuando tus padres, familiares y amigos intentarán atraparte y hacerte volver al 
redil. Hazte inalcanzable; mantén tu mente firme e inmutable como un diamante aunque 
tengas que dejar a tu amada familia y amigos, aquellos que están tan cerca de ti como lo 
está el corazón del pecho, de pie con los ojos llorosos de dolor. Marcha, vete a alguna 
ermita en una montaña solitaria, sin pesar, sin apego. Quédate allí y conságrate a la 
práctica más pura.  
 

 
 

Pon detrás de ti el diamante inmutable. Es así: Supón que realmente abandonas esta vida y 
te marchas. La gente te despreciará, te condenará y dirá cosas como: “Ahora no es nada 
más que un inútil, un vagabundo errante”. No importa lo que digan, debes pasarlo por 
alto y pensar: “Si dicen que soy tan puro como un dios, está bien. Si dicen que soy 
maligno como un demonio, también. No me importa. Tratar de mantener una buena 
imagen entre los amigos que están consagrados a esta vida conlleva una gran cantidad de 
problemas y es un gran obstáculo para la práctica espiritual.” 
 



 
 

Pon a tu lado el diamante de la sabiduría. Significa nunca transgredir el compromiso que 
has tomado. Abandona, y para siempre, todas las acciones insignificantes que haces 
movido por el deseo hacia esta vida. Mantén tu mente anclada en lo espiritual con 
firmeza y haz que tu vida y tu práctica sean una sola cosa. 
 

 
 

Ser expulsado del rango de los hombres. Es así: Ahora empezarás a comprender que 
anhelar las cosas buenas de esta vida es tu enemigo real. Tu postura empezará a chocar 
con la de los demás hombres, elevados o humildes, que en general se esfuerzan por 
obtener la felicidad de esta vida. Para ellos actúas como un loco y, por tanto, serás 
expulsado del rango de los hombres –los hombres que viven para esta vida–. 
 

 
 

Alcanzar el rango de los perros. Significa que vives sin grandes comidas, vestidos o 
reputación. En beneficio de tu práctica soporta todo lo que viene, sea hambre, sed o 
cansancio. 
 

 
 

Conseguir el rango de los dioses. Esto empieza cuando te diriges a algún lugar aislado y 
abandonas las actividades mundanas normales. Orienta tu práctica hacia el resultado 
deseado y obtén en esta misma vida el estado de un Buda –dios de dioses–. 
 



 

 
 

Por cierto, no temas jamás que por abandonar las cosas y practicar de la manera 
descrita te vayas a convertir en un pobre mendigo y te mueras de hambre. Es posible que 
una persona mundana llegue a morir de hambre, pero es absolutamente imposible que 
éste sea el caso de un practicante religioso. Es así porque cuando nuestro Maestro 
compasivo alcanzó el estado de Iluminación total, aún tenía mérito suficiente por sus 
actos pasados para poder tomar sesenta mil nacimientos como “Emperador de la rueda” 
–uno de aquellos seres tan increíblemente poderosos que gobiernan el mundo entero–. 

En vez de ello, tomó el extraordinario poder de estos actos y lo dedicó para que a 
sus futuros seguidores nunca les faltara la comida u otras necesidades. En el Loto blanco, el 
Sutra de la compasión, se relata el compromiso que tomó el Buda consigo mismo, de 
alcanzar la Iluminación para beneficiar a todos los seres: 
 

 
 

Y en los días en que mis enseñanzas se extiendan por el mundo, cualquier hombre que vista aunque sea 
cuatro milímetros del hábito azafrán encontrará comida y bebida según sus deseos. Si no es así, habré 
traicionado el estado de la Budeidad. Que entonces pierda mi Budeidad.95 
 

 
 
El Buda también dice: 

 
En días futuros, en el mundo habrá una época de hambre en la que los hombres deberán pagar 
una caja de perlas a cambio de una caja de harina. Ni siquiera en esos días un seguidor del 



Maestro carecerá de lo necesario para vivir.96 
 

 
 
Finalmente el Noble Buda señala: 

 
Los padres de familia, todos y cada uno de ellos, 
Tendrán que labrar su cosecha sobre la uña de un dedo  
Pero a aquellos que han abandonado su hogar por mí  
Nunca les faltará lo necesario. 
 

Estas citas son extraídas de la colección de sutras y similares. Es la palabra de un ser que 
no puede mentir y cuyas palabras nunca fallan. 
 

 
 

Cuando decimos “abandonar esta vida”, lo que esto significa es que debemos 
suprimir los ocho pensamientos mundanos o apegos hacia los placeres de esta vida. Pero 
esto no quiere decir, necesariamente, que debas desprenderte de tus posesiones 
materiales y ser un pordiosero. Los Maestros sagrados del pasado nos dan ejemplos de 
personas que consiguieron abandonar esta vida y se incluían personajes cuya riqueza 
material era fantástica, como Gyalchok Kelsang Gyatso y el Panchen Losang Yeshe.97 

 

 

 



 
También nuestro propio Maestro, el compasivo Buda, podía haber poseído el reino 

de un Emperador del Mundo, pero lo abandonó y dejó la vida del hogar. El príncipe 
Shantideva y el Gran Noble, el glorioso Atisha, abandonaron también sus tronos y su 
hogar.98 El supremo Noble Tsongkhapa, basándose en instrucciones de Voz Gentil, dejó 
a casi mil estudiantes eruditos con lágrimas en los ojos y todo lo que tenía para aislarse 
con tan sólo un pequeño grupo de discípulos elegidos conocidos como “los ocho más 
puros”. En aquellos días incluso el Emperador de China envió una carta con su sello 
dorado, transportada por un Tashin y otros oficiales de alto rango, en la que invitaba al 
Noble Tsongkhapa a ir a la corte imperial, sin embargo no pudieron convencerle.99 

 

 
 

Estos elevados seres vivían solo de su propio ascetismo y de la comida que les 
pudieran ofrecer. Pasaban los días esforzándose en perfeccionar su práctica, y para esta 
actividad llevaban una forma de vida fundamentada en el verdadero sentido de las Diez 
riquezas fundamentales –la enseñanza del Noble Atisha y los Visionarios de la Palabra–. 
 

 

          



 
 

Muchas son los sagrados cantos de experiencia de aquellos que han abandonado esta 
vida. El gran victorioso Wensapa, que había alcanzado la Budeidad en su vida humana, 
con su cuerpo de hombre, dijo lo siguiente: 

 
Milarepa, de los días ya pasados, 
Y Losang Dundrup, de nuestros tiempos 
No tenían necesidad de poseer ni una sola cosa 
Aparte de la comida del día y las ropas que llevaban. 
Aprovecha al máximo tu ocio y dones:  
Libre del agrado y del desagrado, 
Vive bien tu vida, sigue este camino, 
Llega a la Iluminación en esta misma vida.100 

 

 

             



             

 
El gran Maestro de todos los maestros meditadores, Milarepa, ha dicho también: 

 
Hijo, si deseas mantener la práctica santa en lo más  
  profundo de tu corazón,  
Encuentra primero esto: la fe.  
Si en verdad me sigues, nunca te vuelvas para  
  mirar esta vida. 
Los que amas se convierten en demonios,  
  son un obstáculo. 
No les hagas caso, corta todos los lazos. 
La comida y el dinero son la avanzadilla de los demonios; 
Peor cuanto más cerca; deja de desearlos. 
Los objetos de los sentidos son el cepo de los demonios; 
“¡Me atraparán!” Deja tu ansia por ellos. 
Tu joven amor es la hija de los demonios: 
“¡Ella me confundirá!” Estate alerta. 
El lugar en el que creciste es la prisión del demonio: 
Es duro librarse de él, aléjate deprisa. 



Tendrás que marcharte –más tarde– y dejarlo todo. 
¿Por qué no le das un sentido y –ahora mismo–  
Lo dejas todo? 
De cualquier modo, este maniquí que aparece, 
Caerá uno de estos días, 
Mejor usa este cuerpo ahora, empieza bien. 
Esta mente, pájaro terco, se escapará volando del cadáver. 
Mejor deja que levante el vuelo ahora 
Hacia la inmensidad de un cielo sin límites. 
Si escuchas y actúas en base a las palabras de este hombre,  
  –las mías–. 
Así el don de mantener la práctica santa, hijo mío  
  –será tuyo–.101 

 

 
 



 

 



 
 
Y dijo también: 

 
De ningún modo mis amados sabrán que estoy contento, 
De ningún modo mis enemigos sabrán que estoy triste; 
Si puedo morir aquí, en esta cueva, 
Mis deseos de eremita se habrán cumplido. 
 
De ningún modo mis amigos sabrán que he envejecido, 
De ningún modo mi hermana sabrá que estoy enfermo; 
Si puedo morir aquí, en esta cueva, 
Mis deseos de eremita se habrán cumplido. 
 
De ningún modo la gente sabrá que he muerto, 
No habrá cadáver corrupto al que acechen los buitres;  
Si puedo morir aquí, en esta cueva, 
Mis deseos de eremita se habrán cumplido. 
 
Las moscas sorberán mi carne y mis huesos 
Los gusanos comerán los tendones y ligamentos; 
Si puedo morir aquí en esta cueva, 
Mis deseos de eremita se habrán cumplido. 
 
Ninguna pisada conducirá a mi puerta, 
Ni manchas de sangre en el suelo; 
Si puedo morir aquí, en esta cueva, 
Mis deseos de eremita se habrán cumplido. 
 
Nadie velará mi lecho mortuorio, 
Nadie llorará cuando me haya ido; 
Si puedo morir aquí, en esta cueva 
Mis deseos de eremita se habrán cumplido. 
 
Nadie se preguntará dónde fui, 
Nadie sabrá dónde estoy; 
Si puedo morir aquí, en esta cueva, 
Mis deseos de eremita se habrán cumplido. 
 
Que este réquiem de un mendigo, 
Desde una cueva en una montaña salvaje, 
Pueda ayudar a todos los seres conscientes; 
Y mis deseos se habrán cumplido.102 

 



 
 
Existe una instrucción que contiene la esencia de todas las enseñanzas relativas a cómo 
desprenderse de los ocho pensamientos hacia esta vida. Es la meditación sobre la propia 
transitoriedad y la muerte. Las personas como nosotros debemos prepararnos para esta 
meditación contemplando cuán valiosa y difícil de encontrar es esta vida presente de ocio 
y fortuna. Entonces, gradualmente, nos iremos preparando para ser conscientes de la 
muerte.  
 

 
 
El que todo lo conoce, el Noble Tsongkhapa ha dicho: 

 
Este cuerpo de ocio es más valioso que una joya, 
Capaz de conceder cualquier deseo. 
Y haberlo encontrado ahora es una ocasión única. 
Es difícil de hallar y muere fácilmente, 
Como un relámpago en el cielo. 
Piensa en ello detenidamente, hasta comprender 
Que cualquier acto del mundo es como la cáscara del grano, 
Y así debes dedicar día y noche a extraer el máximo provecho de tu vida. 
Yo, el maestro meditador, lo he puesto en práctica 
Tú, que buscas la libertad, debes conducirte de igual  
  manera.103   



 
 
Aquí, la idea es que, para deshacerte de los ocho pensamientos mundanos y llevar a cabo 
una práctica espiritual verdaderamente pura, debes lograr dos experiencias espirituales 
diferentes: en primer lugar, darte cuenta de lo valioso y difícil que es encontrar esta vida 
de ocio y fortuna; en segundo lugar, saber de la propia transitoriedad y del hecho de que 
debemos morir. Una vez conseguidas estas dos experiencias, no importa lo que ocurra –
las colinas pueden convertirse en oro, los ríos en leche y todos los hombres en tus 
esclavos– no tendrá importancia, pues te parecerá desagradable e inservible, como un 
buen ágape para un enfermo que vomita–. Y para que estas experiencias vengan a ti no 
basta con que las veas en el exterior –sentarte y escuchar las descripciones de otros– sino 
que han de nacer del interior, de tus pensamientos, porque entonces serán firmes en tu 
mente y nunca cambiarán. 

Una única expresión del verso raíz, la que dice “ocio y fortuna son difíciles de 
encontrar”, sirve para introducir tres conceptos diferentes: reconocer el propio ocio y la 
fortuna, contemplar su increíble valor y contemplar lo difícil que resulta encontrarlo. Lo 
que entendemos por “ocio” es estar libre de las ocho maneras diferentes en que puede 
una persona verse privada de la oportunidad de poner en acción alguna práctica 
espiritual.104 “Fortuna” se refiere al hecho de que uno tiene la suerte de poseer todas las 
circunstancias internas y externas que le permitirán llevar a cabo dicha práctica: Haber 
renacido como un ser humano, haber encontrado las enseñanzas del Buda, etc.105 

 

 
Este cuerpo en el que vivimos nos proporciona la capacidad de conseguirlo todo, 

desde cosas buenas en nuestra próxima vida hasta el mismo estado de la Budeidad, y, por 
ello, su valor es increíble. Este cuerpo y esta vida son difíciles de encontrar desde tres 
puntos de vista diferentes. 
 



 
 

Podemos empezar con el punto de vista “causal”. Esta vida de ocio y fortuna es 
difícil de encontrar porque es el resultado específico de causas determinadas cuyo 
resultado son el ocio y la fortuna, y estas causas son extremadamente raras: mantener una 
vida ética totalmente pura, etcétera  

Después tenemos el punto de vista de “su naturaleza”, en general, en los reinos 
afortunados hay menos seres que en los infortunados.106 De todos los seres en los reinos 
más felices, los humanos son los menos numerosos. De todos los diferentes tipos de 
seres humanos, los que viven en el mundo que conocemos son los que menos abundan. 
Y de entre los humanos de nuestro mundo, los que han conseguido el ocio y la fortuna 
son muy, muy pocos. Por ello, por su naturaleza, una vida como la que tenemos es difícil 
de encontrar. 
 

 
 

Finalmente, una vida como la nuestra es difícil de encontrar desde el punto de vista 
del “ejemplo clásico”. Imagina que en la superficie de un gran océano flota  un anillo de 
oro puro parecido a una yunta a la deriva. El oleaje del mar lo empuja de un lado a otro, 
en toda dirección imaginable. En las profundidades del océano vive una gran tortuga 
marina. Es ciega. Una vez, sólo una vez en un siglo entero asciende a la superficie para 
asomar por un instante su cabeza. Supón que acierte a encajar el anillo de oro alrededor 
de su cuello. Las posibilidades de que ocurra lo contrario son infinitas. 
 



 
 

Nuestro caso es idéntico, las enseñanzas del Buda se dan una y otra vez por los 
diversos planetas del universo. Y aquí estamos, cegados por nuestra ignorancia. 
Habitamos permanentemente en los lugares más profundos del océano de la vida cíclica. 
Un cuerpo humano completo, con ocio y fortuna es extraordinariamente difícil de 
encontrar: las posibilidades en su contra son casi infinitas. Pero, en esta ocasión, hemos 
encontrado uno. 
 

 
 

Por lo tanto, nuestra vida de ocio y fortuna es increíblemente valiosa y difícil de 
encontrar. Esta es la primera y última vez que tendremos una oportunidad parecida. Es 
ahora cuando debemos aprovecharla de la mejor manera. Lo más sublime y especial que 
podemos hacer con esta vida es practicar el gran sendero. 
 

 
 

Y es precisamente ahora cuando debemos empezar esta práctica. Queda poco 
tiempo antes de que nos sobrevenga la inevitable muerte. Debemos recordar la muerte 
constantemente. Tener una vaga consciencia de que algún día vendrá o pensar 
ocasionalmente en ella no basta para tenerla presente. Debes adiestrarte, 
meticulosamente, en lo que significa morir. 
 



 
 

En nuestro texto raíz, la instrucción sobre cómo recordar la muerte o tenerla 
presente se introduce con las palabras la vida no es larga. Esta instrucción incluye un 
número de divisiones: los beneficios de tener presente la muerte, los problemas de no 
tener presente la muerte, y tener presente la muerte en la práctica. Esta última división 
incluye los tres principios básicos, las nueve razones y las tres determinaciones a tomar 
en base a ellas; termina con la meditación sobre qué es morir en realidad.107 Quien se 
adiestra en estas divisiones durante un largo periodo de tiempo desarrollará la verdadera 
conciencia de la muerte, y después tendrá capacidad para detener su apego o deseo hacia 
los placeres de esta vida. Cuando, a través de un proceso de cuidadosa contemplación, se 
ha desarrollado esta actitud de ser consciente de la propia muerte y transitoriedad, 
entonces se puede decir que el sendero virtuoso ha echado raíces en nosotros. 
 

 
Aquí uno debe estudiar con mayor detalle la meditación sobre la muerte presentada 

en los trabajos generales sobre Las Etapas del sendero a la Iluminación . Esto se aplica 
también a otros temas subsiguientes, tales como ir por refugio y las enseñanzas sobre las 
acciones y sus consecuencias. Aquí en este texto, concluyó nuestro Lama, las 
contemplaciones tradicionales sobre los sufrimientos de los nacimientos inferiores, y las 
instrucciones completas sobre cómo ir por refugio se transmiten de manera implícita –no 
directamente– en las palabras de los versos. 

 
 
 



Notas 
79 Llamamos recipiente… De un texto clásico sobre enseñanzas sobre la vacuidad del Maestro 
Aryadeva (año 200 después de Cristo). Cita del f 13a, entrada 40. 
 
80 Seis imágenes para la instrucción. Tanto para éstas como para los tres “problemas del recipiente”, 
ver notas 16 y 17. 
 
81 Al primero de estos versos. Las “Etapas del sendero” extensas tratan la eminencia del autor en los 
folios 3a-8a, y la eminencia de la enseñanza en los folios 8a-14b. Los consejos sobre cómo 
enseñar y aprender las etapas se encuentran en los folios 14b-22a. La instrucción sobre cómo 
dirigir a los estudiantes por las Etapas del sendero se halla en los folios 22a-523a. Estas cuatro 
secciones básicas se encuentran en la versión media de las Etapas del Sendero, folios 2a-5b; folios 
5b-8b; folios 8b-13b y folios 13b-201b. Ambos trabajos son del Noble Tsongkhapa (ver entradas 
61 y 60 respectivamente). 
 
82 Un ser ordinario que sufre. Nuestro ser está compuesto de la forma física, nuestras sensaciones, 
nuestra capacidad para discernir, nuestras funciones mentales restantes y otras partes, así como 
de nuestra consciencia. Estas son conocidas también como “montones” o grupos de cosas de las 
que estamos constituidos, puesto que cada una de las cinco divisiones implica la unión de 
numerosos miembros. Son “impuros” básicamente porque son el producto de los malos 
pensamientos y acciones ignorantes, que al mismo tiempo los promueven.. 
  
83 Nirvana inferior. El Nirvana o la cesación permanente de todas las aflicciones mentales, es el 
equivalente a la Budeidad si se obtiene con el deseo de liberar a todos los seres. El nirvana sin 
este deseo es un “Nirvana inferior”. 
 
84 Respecto a esta actitud… Cita encontrada en f 168a-168b de las Etapas Extensas del Sendero, del 
Noble Tsongkhapa (entrada 61). Sharawa (1070–1141) era uno de los pilares de la antigua 
tradición visionaria de los maestros budistas tibetanos; fue estudiante del gran Potowa y maestro 
del ilustre Chekawa. 
 
85 Sólo en el Tíbet… La fuente original no se ha encontrado. La cita también aparece en las Etapas 
extensas, del Noble Tsongkhapa. 
 
86 No es un practicante la persona que ama esta vida… Cita de p 436 de este “adiestramiento mental” 
clásico, del venerable Drakpa Gyaltsen (entrada 12, ver también nota 53). Los “cuatro apegos” se 
clasifican de este modo: 
 
 Estar apegado a esta vida, no hace de ti un practicante. 
 Estar apegado a este mundo, no es la renuncia 
 Estar apegado a los propios intereses egoístas, no hace de ti un 
   bodisatva 
 Aferrarse a un “yo” real, no es la visión correcta 
 
87 Tres veces seguidas y en voz alta. Un relato completo del incidente se encuentra en la Colección de 
refranes de los visionarios, compilados por Tsonpa Chegom, ver f 21, entrada 18. Para información 
sobre el Noble Drom Tompa, ver nota 49.  
 
88 Shang Nachung Tompa. El incidente con el Noble Atisha es relatado por el Noble Tsongkhapa 
en sus Etapas del sendero extensas (f 192a, entrada 61). Anécdotas similares aparecen en la Liberación 
de Pabongka (f 169a y 294a, entrada 47) y en la Colección de refranes de los visionarios (f 5b, entrada 
18). Leemos en los Anales azules que este estudiante era experto en las enseñanzas del Amoroso, 
el Buda Futuro, y las impartía a Monton Jungne Sherab, sobrino del renombrado traductor, Ma 
Lotsawa (p 232-3, entrada 94). 
 
89 Entran en reclusión… La fuente de ésta y la siguiente cita no se han encontrado. Ambas 



aparecen en la Liberación en la palma de tu mano de Pabongka Rinpoché (f 171a, entrada 47). 
“Drowe Gonpo” es un nombre que se le da a un número de sabios tibetanos, Pabongka 
Rinpoché añade la palabra “Gyer” antes del nombre en un ejemplo, pero aún así no queda claro a 
quien se le atribuyen las citas. 
 
90. Toda la práctica espiritual… La fuente original de la cita no se ha encontrado. Ngari Panchen, 
cuyo nombre era Padma Wangyal (1487–1543) era un sabio de la tradición ñigma del budismo 
tibetano. 
 
91 ¡Oh sabio mundano! De la conocida epístola de instrucción espiritual que el gran filósofo budista, 
el Maestro Nagaryuna (200 D. C), envió al rey indio Ydayibhadra (f 42ª, entrada 6; para la 
traducción inglesa ver p 68, entrada 95). 
 
92 En la ciudad de los intereses diarios… La fuente original de la cita no se ha encontrado. Las líneas 
también aparecen en el trabajo de Pabongka Rinpoché sobre las Etapas (f 169b, entrada 47). Es 
una práctica de los meditadores budistas ir a lugares atemorizantes, como un cementerio o un 
elevado precipicio, para observar y entender mejor el intenso sentimiento de “un yo existente por 
sí mismo”. Los cementerios en el Tíbet y la India eran especialmente atemorizantes porque los 
cuerpos no se enterraban bien, lo cual atraía a peligrosos animales salvajes. El gran Lingrepa, 
cuyo nombre completo es Padma Dorye (1128–1188), era un estudiante de Drowe Gonpo 
Pakmo Drupa y fundó una de las órdenes de la tradición kaguiu del budismo tibetano. 
 
93 No sirve de mucho… La cita se encuentra en su tratado sobre la práctica secreta de la “Gran 
Perfección” (p 221, entrada 76). Yang Gonpa, cuyo nombre completo era Gyal Tsen Pel (1213–
1258) y su maestro Gu tsangpa Gonpo Dorye (1189–1258), también fueron padres fundadores 
de una de las órdenes de la tradición kaguiu. 
 
94 Diez riquezas fundamentales. Vemos las raíces de estas diez riquezas en las instrucciones de 
Gueshe Shapowa, la Colección de refranes de los visionarios (f 47b – 48b, entrada 18). 
 
95 Y en los días en que mis enseñanzas… La elocuente promesa del Buda aparece en el f414, entrada 
28. El “hábito azafrán” es la  vestimente de un monje budista. 
96 En días futuros…Tanto la fuente de ésta como de la siguiente cita no se han localizado. 
 
97 Gyalchok Kelsang Gyatso (1708–1757) y Panchen Losang Yeshe (1663–1737). El primer personaje 
era el séptimo de los Dalai Lama, gobernadores temporales y espirituales del Tíbet. Construyó el 
Norbulingka, magnífico palacio de verano del Dalai Lama, y subvencionó un grabado impreso en 
bloques de madera para albergar la colección completa de más de 4,000 títulos del canon budista 
tibetano. El otro personaje fue el segundo de los Panchen Lamas, otro linaje supremo de líderes 
temporales y espirituales centrados en el gran monasterio de Tashi Lhunpo, en el sur del Tíbet. 
Era un erudito y practicante eminente del budismo así como una de las figuras políticas más 
famosas de su época. 
 
98 Abandonaron también sus tronos y el hogar. El Buda dejó de lado la oportunidad de convertirse en 
un Emperador del Mundo y fue originalmente el Príncipe Sidharta, hijo del rey Sudodhana y de la 
reina Maya, del vasto imperio Shakya al norte de la India. El Maestro Shantideva, gran filósofo 
budista y poeta del siglo octavo, era hijo del rey de Saurashtra en lo que ahora es Gujarat (norte 
de Bombay). El Noble Atisha, era el hijo del rey Kalyanashri y la reina Prabhavati, gobernadores 
del reino de Sahor en el siglo décimo en Bengala, cerca de Calcuta; se decía que su poder era igual 
al del emperador de China. 
 
99 El emperador de China. El incidente ocurrió en 1408 y los emisarios fueron enviados por Yung 
Lo, tercer emperador de la dinastía Ming. En su nombre, el Noble Tsongkhapa envió a Jamchen 
Chuje Shakya Yeshe, que posteriormente fundó el gran monasterio de Sera, donde Pabongka 
Rinpoché fue adiestrado 500 años más tarde. Los “ocho más puros” que siguieron al Maestro en 
su retiro fueron, Yamkarwa Yampel Chusang, Neten Sangkyongwa, Neten Rinchen Gyaltsen, 



Neten Yangsengpa, Lama Yampel Gyatso, Gueshe Sherab Drak, Gueshe Yampel Tashi, y 
Gueshe Pelkyong. 
 
100 Milarepa, de los días pasados… El gran Wensapa (1505–1566) fue el erudito maestro de Kedrup 
Sangye Yeshe, que a su vez era maestro del primer Panchen Lama. El “Losang Dundrup” que se 
menciona en el verso es el mismo Wensapa, ya que ése era su nombre de ordenación. La ardiente 
referencia que hace a sus propios logros espirituales parece presuntuosa hasta que 
comprendemos que se está refiriendo a lo que desea ser, ya que el verso se encuentra en una 
sección de sus escritos titulados “Consejos para mí” (ver f 26b, entrada 53). 
 
101 Hijo, si deseas mantener la práctica santa…Las líneas citadas aparecen en la página 163 de la 
famosa biografía del Noble Milarepa, por su discípulo Rechung Dory Drakpa (1083–1161). Ver 
entrada 36. 
 
102 De ningún modo mis amados sabrán… Estas líneas se encuentran en la sección relativa al Noble 
Milarepa (f 72–100), en el Océano de canciones kaguiu del Karmapa Mikyu Dorye (1507–1554). Ver 
entrada 58. 
 
103 Este cuerpo de ocio… Otra cita de la versión breve de las Etapas del sendero a la Iluminación  del 
Noble Tsongkhapa. Ver f 56a, entrada 63.  
 
104 Lo que entendemos por “ocio” es estar libre de  las ocho maneras de carecer de oportunidad. Estas son: 
sostener visiones erróneas, tales como creer que lo que haces no regresa a ti; nacer como un 
animal; nacer como un espíritu insaciable; nacer en los infiernos; nacer en una tierra donde las 
enseñanzas del Buda no estén disponibles; nacer en una tierra “incivilizada”, donde nadie 
mantiene los votos de la ética; nacer como un humano que es deficiente mental o tiene algún 
impedimento que no le deja practicar las enseñanzas; y nacer como un ser de placer de larga vida 
en uno de los paraísos temporales (Noble Tsongkhapa p 135–7, entrada 61; Pabongka Rinpoché 
f 154b–156b, entrada 47; y Maestro Nagaryuna, p 95–6 de la traducción inglesa, entrada 95).  
 
105 “Fortuna”. Las “fortunas” que tenemos se dividen en dos grupos de cinco: las relacionadas 
con nosotros mismos –cualidades personales–, y las que se relacionan con los “demás”, o el 
mundo externo. Las primeras cinco son: haber nacido como humano; haber nacido en una 
“tierra central”, donde la gente mantiene los votos tradicionales de la ética; haber nacido con 
todas las facultades intactas; no haber cometido las peores actividades malignas, tales como matar 
a los padres de uno; y tener fe en las enseñanzas. Las segundas cinco son: vivir en un mundo en 
el que ha venido un Buda; donde sus enseñanzas han sido proclamadas, donde la enseñanza oral 
no se ha perdido; donde la gente aún la practica; y donde los practicantes disfrutan del amable 
apoyo que necesitan (Noble Tsongkhapa, entrada 61, pp. 137–8; Pabongka Rinpoché, entrada 47, 
f 156b–158a). 
 
106 Reinos más afortunados. Estos incluyen a los seres que viven como humanos, como seres de 
placer completos en los paraísos temporales, y como seres de menos placer. 
 
107 beneficios de tener presente la muerte… En su obra maestra, Liberación en la palma de tu mano, 
Pabongka Rinpoché señala seis beneficios a tener en cuenta como consecuencia de pensar en la 
muerte: tu práctica se vuelve realmente pura; obtienes poder; estos pensamientos te ayudan a 
empezar a practicar; te ayudan a esforzarte en tu práctica; te ayudan a concluir tu práctica con 
éxito; y a la hora de la muerte te vas satisfecho, pues sabes que tu vida ha sido significativa. 

El Rinpoché también enumera seis problemas derivados de no tener en cuenta la muerte: 
desperdicias tu vida religiosa y pasas tus días pensando sólo en qué comer y qué vestir, las 
distracciones de esta vida; consideras la muerte de vez en cuando pero siempre pensando que 
vendrá más tarde y por este motivo retrasarás tu práctica; o practicas por una razón equivocada, 
pensando en tu reputación; practicas sin entusiasmo y lo dejas tras un tiempo; te hundes más en 
esta vida, tu actitud empeora y la vida te empieza a herirte; cuando te llegue la muerte sentirás un 
intenso arrepentimiento por haber desperdiciado todos tus esfuerzos en la vida presente. 



Los tres principios para mantener la muerte presente en tu mente constan de tres razones 
para cada uno, sumando un total de nueve. En primer lugar, la muerte es segura: ningún poder en 
el universo es capaz de evitar la muerte cuando ésta llega; es imposible añadirle más tiempo a tu 
vida, te acercas a la muerte cada minuto e incluso mientras vives, el tiempo libre de que dispones 
para tu práctica antes de morir es extremadamente limitado. 

El segundo principio es que el momento de la muerte es del todo incierto. Estamos en una 
época y en un reino donde el espacio de vida es incierto; podemos estar completamente seguros 
de que nunca tendremos el tiempo suficiente para derrotar a todos nuestros enemigos, proteger a 
nuestros amigos y además completar nuestra práctica religiosa antes de morir. Las cosas que 
pueden matarnos son muchas y las que pueden proteger nuestra vida son menos. Y, en general, el 
cuerpo que tenemos es frágil: una pequeña astilla en la mano puede infectarse y llegar a matarnos, 
somos como una burbuja, como la llama de una vela en medio de un huracán. 

El tercer principio es que, en el momento de la muerte, nada puede ayudarnos excepto 
nuestra práctica espiritual. Ni tu dinero o pertenencias pueden ayudarte. Ninguno de tus amigos 
o familia puede ayudarte, te pueden coger con fuerza por tus brazos y piernas, pero te soltarás. Y 
ni tan siquiera tu propio cuerpo puede ayudarte –tienes que dejar tu posesión más estimada, tu 
amado cuerpo, junto con todo lo demás–. 

Estos tres principios pretenden despertar en nosotros tres determinaciones. Al saber que 
moriremos con toda seguridad, debemos determinarnos a empezar nuestra práctica. Al saber que 
podemos morir en cualquier momento, debemos dejar el trabajo mundano e inmediatamente 
empezar nuestra práctica, hoy mismo. Y, finalmente, puesto que al morir nada puede ayudarnos, 
debemos consagrarnos sólo a nuestra práctica. Un viajero que ha de recorrer muchos kilómetros 
no llena su mochila con cachivaches innecesarios. 

Los puntos mencionados están extraídos de trabajos sobre las Etapas del sendero del Noble 
Tsongkhapa (entrada 61, f 65–75) y Pabongka Rinpoché (entrada 47, f 168–182). Para el último 
punto mencionado en el texto, la meditación sobre lo que es morir, citamos a Rinpoché (f 182b 
183a): 
 
Lo intentan con todo tipo de tratamientos y rituales sagrados, pero tu condición empeora. Los 
médicos empiezan a engañarte. Tus amigos y familiares hacen comentarios animosos delante de 
ti, pero a tus espaldas ya van arreglando tus asuntos porque todos saben que vas a morir. 

Tu cuerpo empieza a perder su ardor familiar. Te cuesta respirar, los orificios nasales se 
bloquean, los labios se encogen. El color de tu rostro se desvanece. Los signos repulsivos 
empiezan a aparecer, dentro y fuera de ti. 

Piensas en todo lo malo que hiciste en tu vida y deseas intensamente nunca haberlas 
cometido. No puedes estar seguro de haberte desembarazado totalmente de ellas cuando las 
confesaste, en realidad, ni siquiera estás seguro de haber hecho algún acto realmente bueno en tu 
vida. 

Luego viene el dolor final, el inexpresable dolor que acompaña a la muerte. Los bloques 
básicos con los que se ha construido tu cuerpo se están derrumbando como un domino; 
imágenes catastróficas y alucinaciones aterrorizantes te ciegan, llenan tu mente y te arrastran. El 
mundo en el que has vivido se apaga. Alguien recoge tu cadáver, lo envuelve en una sábana y lo 
aparta en un rincón. Cuelgan una cortina para esconderlo. Alguien enciende una velita tenue y la 
deja allí. Si eres uno de aquellos Lamas reencarnados, te visten con hermosas ropas de ritual e 
intentan darte una buena apariencia. 

Precisamente ahora estamos yendo de un lugar a otro para arreglarnos una bonita casa, tener 
suaves ropas y cómodas sillas. Pero todos ustedes conocen la costumbre aquí en Tíbet, cuando 
mueres te atan tus brazos y piernas al pecho con una cuerda de cuero, te llevan lejos de la ciudad 
y te tiran desnudo contra las rocas. 

Precisamente ahora estamos yendo a casa, para prepararnos algo agradable que comer –pero 
ha de llegar el día en que rogaremos poder probar aquellos pasteles que son ofrecidos a los 
espíritus de los muertos. Precisamente ahora tenemos un gran nombre –nos llaman, doctor, 
profesor, respetado Señor o Su Reverencia–, pero llegará el día en el que al mirar nuestro cuerpo 
sólo pueden llamarnos “cadáver apestoso”. Llegará un día en que el título que precederá tu 
nombre será “el finado” o “Aquel que se llamaba…”. 

Por tanto, ahora cuando ustedes, respetados Lamas de la audiencia, miran sus ropas de 



ritual, piensen que estas ropas serán las que vistan su cadáver después de muertos. Y a todo el 
resto de la audiencia, cuando miremos nuestras sábanas, antes de acostarnos, recordemos que son 
las que amortajarán nuestros cuerpos apestosos cuando muramos. Tal y como dijo Milarepa: 
  

Aquel cadáver atemorizante del que hablan 
es este mismo cuerpo que tu vistes, meditador 

 
Con estas palabras nos insta a ver en nuestro propio cuerpo, el cadáver futuro. 
 



Curso I: Las enseñanzas principales del budismo 
Las Etapas a la Iluminación  (Lam Rim). Nivel Uno 
 
Clase sexta 
 
 

IX. Eliminar el deseo hacia las vidas futuras 
 

 
 

o explicado hasta ahora nos lleva a la enseñanza sobre cómo terminar con el deseo 
hacia la propia vida futura, que es la segunda etapa en el desarrollo del sendero 

conocido como renuncia. 
 

 
 

(4b) 
Piensa una y otra vez en cómo  
Las acciones y sus frutos, nunca fallan. 
Y en el ciclo del sufrimiento:  
Detén tu deseo por el futuro. 

 

 
 
Lo que se quiere dar a entender por deseo o apego por el futuro es el tipo de actitud que te 
hace pensar: “espero en mis futuros nacimientos poder vivir como un dios, al que las 
criaturas llaman “El que es Puro” y “Cien Regalos”, o como aquellos “Emperadores de la 
Rueda” que gobiernan sobre el mundo entero. Ojalá viva en un estado maravilloso de 
felicidad, en el mejor de los lugares, rodeado de las mejores cosas, con un cuerpo hermoso 
y todo lo que deseo al alcance de mi mano”. En ocasiones, también vemos a quienes rezan 
para poder renacer en el reino puro de un Buda, donde nunca sufrirán y podrán disfrutar 
de felicidad eterna, pero rezan sin intención de alcanzar este elevado estado para ayudar a 

L 



los demás. Si realmente llegamos al fondo de esta línea de pensamiento, podemos afirmar 
que la mayor parte de gente así, ha caído bajo el influjo del deseo por las vidas futuras  
 

 
 

En los textos tradicionales sobre las etapas del sendero a la Budeidad encontramos los 
principios de las acciones y sus efectos en la sección relativa a los seres de capacidad inicial, 
para detener nuestro deseo hacia esta vida presente. La instrucción para personas de 
capacidad media sirve para ayudarnos a detener nuestro deseo por una vida futura. Aquí, en 
la enseñanza sobre los tres senderos principales, en cambio, se nos aconseja meditar en 
nuestro ocio y fortuna así como en la transitoriedad, para detener nuestro deseo hacia esta 
vida. El deseo hacia las vidas futuras se detendrá cuando combinemos la comprensión del 
principio de las acciones y sus consecuencias y la contemplación de los diversos 
sufrimientos de la vida cíclica. 
 

 
 

Esta última presentación está ideada para transmitir dos planteamientos importantes. 
El primero es, puesto que la fuerza de las acciones y las consecuencias es tan sutil, las 
consecuencias de cualquier acto negativo le devuelven a uno al círculo de la vida, si uno 
fracasa en escaparse completamente del ciclo. El segundo es que, para vencer este círculo, 
se ha de detener cualquier acción motivada por la ignorancia.  
 

 
 

Por lo tanto, se puede afirmar que para escapar al círculo de la vida uno debe adoptar 
las acciones blancas y abandonar las acciones negras. Pero uno ha de creer firmemente en 
la ley de las acciones y sus consecuencias y para conseguirlo es necesario reflexionar en 
tales acciones y en sus consecuencias. 
 



 
 

Esta contemplación se lleva a cabo considerando, con gran cuidado, los cuatro 
principios de las acciones que el Buda enunció:  

 
1. Las acciones producen consecuencias similares con toda seguridad. 
2. Las consecuencias son mayores que las acciones. 
3. Uno no puede encontrarse con la consecuencia si no ha cometido la acción. 
4. Una vez la acción es cometida, la consecuencia no se puede evitar. 
 

Cuando se ha logrado una creencia bien cimentada en dichos principios, automáticamente, 
en su vida cotidiana uno evitará hacer mal las cosas y hará lo correcto. 
 

 
 

En los textos de las Etapas del sendero a la Budeidad, a la instrucción sobre la 
transitoriedad le siguen las secciones que tratan los tres nacimientos inferiores y cómo 
tomar refugio. Aquí se integran algunos de estos puntos de las Etapas –lo cual es también 
la intención del texto que tienes en las manos–. 
 

 
 

Después de morir, tu consciencia no se extingue como una vela, debes ir a otro 
nacimiento. Y sólo hay dos tipos de nacimiento que puedas tomar: un nacimiento miserable 
o un nacimiento feliz. Respecto a cuál de los dos será, estás totalmente desamparado: sigues 
la dirección de tus actos pasados. Las acciones virtuosas te dirigen a uno de los nacimientos 
felices, las acciones negativas te lanzan a uno de los tres nacimientos miserables. 
 



 
 

Los grandes actos negativos te dirigen a los infiernos, los medios, a un nacimiento 
como espíritu insaciable, y los menores te pueden hacer nacer como animal. Los grandes 
actos virtuosos, en cambio, producen nacer como ser de placer en uno de los dos reinos 
más elevados, los medios te convierten en un ser de placer del reino del deseo y los 
menores te hacen renacer como un humano en el mismo reino.108 Tal y como nuestro 
glorioso protector, Nagaryuna ha afirmado: 
 

 
 
La no-virtud causa todo el sufrimiento 
Y todos los nacimientos miserables. 
La virtud causa todos los nacimientos felices 
Y la felicidad en cada uno de ellos.109 

 

 
 
Puesto que es así, y puesto que toda la virtud que vosotros y yo poseemos es débil, 
mientras que la no virtud es siempre tan poderosa, podemos afirmar categóricamente que 
renaceremos en uno de los reinos miserables. 
 



 
 

Al nacer en uno de estos reinos nos encontraríamos con sufrimientos insoportables. 
Un ser en los infiernos padecería un frío y un calor indescriptibles, nuestros cuerpos 
hervirían o se abrasarían. Como espíritus insaciables siempre tendríamos hambre o sed y en 
un constante estado de agotamiento y temor. Como animales seríamos bestias 
inconscientes, incapaces de decir nada, explotados por los humanos para hacer su trabajo o 
ser su comida. 
 

 
 

La única manera de evitar estos nacimientos miserables es mirar hacia las tres preciosas 
joyas110 para obtener su protección, y hacerlo desde lo más profundo del corazón, 
esforzándonos en elegir correctamente qué acciones llevar a cabo y cuáles abandonar. 
 

 
 

Tomar la decisión correcta al elegir nuestras acciones es, en realidad, la instrucción más 
importante de todas las enseñanzas sobre cómo ir por refugio. Si no tenemos en cuenta los 
principios de las acciones y sus consecuencias, estamos sentenciados a renacer en los reinos 
miserables. La gente como vosotros y yo presentes en esta asamblea de monjes en su 
mayor parte, no es probable que caigamos en uno de los nacimientos inferiores por 
desconocer la enseñanza espiritual. Pero recordad: han habido multitudes de personas 
como nosotros, conocedores de las enseñanzas que terminaron en los reinos miserables 
por no saber poner dichas enseñanzas en práctica o porque eligieron prescindir de las leyes 
de la acción y su consecuencia. 
 



 
 

Debemos guardar estas leyes. El hombre que no lo haga, habrá de renacer en un reino 
inferior, no importa el conocimiento que tenga o cuan santo sea. Puedes ser un sabio que 
domina todo el canon, puedes ser un meditador avanzado con fantásticos logros 
espirituales, puedes tener elevados poderes extrasensoriales y capacidad para llevar a cabo 
milagros, pero si no puedes vivir según la acción y sus consecuencias sufrirás. 
 

 
 

Tenemos, por ejemplo, al monje de nombre Lekhar, capaz de sentarse y recitar las 
doce grandes colecciones completas de escrituras111, y también a Devastada –que tenía en 
su memoria la vasta cantidad de escrituras que denominamos un “montón”.112– Sin 
embargo a nivel último no les sirvió de mucho a ninguno de los dos ya que renacieron en 
los infiernos. Esto, de nuevo, parecería ser el caso de una persona que tiene conocimiento 
de las enseñanzas pero es incapaz de ponerlo en práctica, o que menosprecia los principios 
de las acciones y sus consecuencias, o que nunca ha creído en estos principios. Sucesos 
como éstos, de personas que vivieron antes de nosotros y que cometieron ese error, son 
casi incontables y deberíamos aprender de ellos. 
 

 
 

Esto nos lleva, pues, a los cuatro principios más generales en nuestra contemplación 
de las acciones y sus consecuencias: 



1. Si la causa en cuestión es un acto virtuoso, la consecuencia que produce sólo puede 
ser de placer, nunca dolor. Si la causa es un acto negativo, la consecuencia que produce 
sólo puede ser dolorosa, nunca de placer. Por ello, el primer principio es que, con toda 
seguridad, las acciones producen consecuencias similares a ellas. 
 

 
 

2. Las causas implicadas pueden ser actos virtuosos o no virtuosos relativamente 
menores, pero las consecuencias que cada una produce –el placer o el dolor– tendrá un 
poder tremendo. El segundo principio, pues, es que las consecuencias son mayores que las acciones. 
 

 
 

3 Si uno nunca lleva a cabo la acción virtuosa o no virtuosa que actúa como causa, 
nunca experimentará la consecuencia, sea ésta de placer o de dolor. De aquí el tercer 
principio: uno no puede encontrarse con la consecuencia si no ha cometido la acción. 
 

 
 

4 El cuarto principio señala que cuando una persona ha acumulado un acto virtuoso o 
no virtuoso como causa, la consecuencia de su acción ya no se puede perder una vez se ha cometido, 
siempre y cuando el poder de un buen acto, por ejemplo, no sea destruido por una 
emoción como el odio, o el poder de un mal acto por aplicar un antídoto apropiado.113 

 

 
 

Hay otros principios. Se dice que el poder de una acción, virtuosa o negativa, se 
multiplica si se lleva a cabo hacia algún objeto especialmente importante. Lo mismo sucede 
si el pensamiento responsable de una acción es particularmente fuerte, o si la sustancia con 
que se lleva a cabo el acto es especial, o incluso, si la persona que lleva a cabo el acto es 
especial de algún modo. 
 



 
 

Debes intentar desarrollar una creencia bien enraizada en estos principios. Tomarte un 
tiempo para contemplar incluso el funcionamiento más profundo y sutil de las acciones y 
sus consecuencias, y después aplicar esta comprensión. Poner la ley de las acciones y sus 
consecuencias en práctica significa observar dicha ley –es decir, seguir las normas evitando 
los diez actos negativos.114  
 

 
 

Habrás oído hablar de lo que denominamos “visión correcta mundana”, bien, se 
refiere a comprender las acciones y las consecuencias. Por cierto, esta visión es algo a lo 
que todo el mundo debería adherirse, sea monje, monja o laico. Date cuenta de que la 
palabra “mundana” en este contexto no se refiere sólo a la gente que todavía vive una vida 
seglar. Usamos la expresión “gente ordinaria” para referirnos a cualquier persona que 
todavía no ha alcanzado el sendero de un ser realizado.115 Sea cual sea nuestra condición, 
somos personas “mundanas” mientras sigamos siendo gente ordinaria en ese sentido. 
 

 
 

La práctica religiosa empieza, pues, a partir de que uno empieza a observar las acciones 
y sus consecuencias. Se dice que: 

 
El sendero empieza por tener la confianza adecuada  
  en un guía espiritual. 
Las etapas del sendero empiezan al contemplar tu ocio y  
  fortuna. 
La meditación empieza con tu motivación. 
Y la práctica religiosa empieza cuando observas las  
  leyes de las acciones y sus consecuencias.116  

 



 
 

Por lo tanto, no permitamos bajo ningún concepto que nuestro cuerpo, palabra o mente –
cualquiera de las tres puertas a través de las que nos expresamos– se ensucien por culpa de 
los malos actos. Y, si por algún motivo los llevamos a cabo, debemos purificarlos aplicando 
la confesión. 
 

 
 

Hablando en general, contemplar los principios de las acciones y sus consecuencias es 
suficiente para detener el deseo hacia la vida futura. Pero, realmente, la mejor manera es 
contemplar los muchos sufrimientos de este ciclo de vida. En un sentido amplio se puede 
afirmar que la renuncia empieza a brotar en el corazón de una persona cuando ha meditado 
en los tormentos del “Revivir” (el infierno más ligero) y genera un sentimiento de terror.117 
Pero, el dominio completo de la renuncia sólo se produce cuando uno siente verdadera 
aversión incluso hacia las cosas supuestamente  buenas de esta vida cíclica. 
 

 
 
 La contemplación tradicional de los sufrimientos de la vida cíclica tiene dos partes: 
considerar los sufrimientos en general, y pensar reiteradamente en ellos uno por uno. El 
texto conocido como Palabras del Gentil, describe primero los sufrimientos individuales para 
proseguir con los generales118. Por otro lado, los trabajos denominados El Sendero del Gozo y 
el Sendero Rápido, presentan los sufrimientos generales primero y los sufrimientos 
individuales después.119 Cada una de estas dos maneras de hacerlo conlleva una lección muy 
valiosa. Aquí seguiremos el texto Palabras del Gentil. 



 
 

Seguir de la mejor manera posible la enseñanza sobre tomar refugio y adoptar la 
decisión correcta en relación a las acciones y sus consecuencias te liberará de tener que 
tomar uno de los tres nacimientos inferiores. Pero, lo que realmente necesitas es liberarte 
por completo del ciclo de la vida porque, aunque evites un nacimiento inferior, conseguir 
una vida maravillosa en uno de los nacimientos más felices no es más que sufrimiento de 
todos modos. 
 

 
 
 Supón que naces como humano, también sufres al salir del seno materno. También 
sufres a medida que tu cuerpo envejece, día tras día. Sufres al enfermar y sufres al morir. 
Debes sufrir el dolor de perder a tu estimada familia. Debes sufrir el dolor de encontrarte 
con tus enemigos odiados. Debes sufrir el dolor de trabajar por las cosas que deseas y quizá 
no ser capaz de conseguirlas, y un largo etcétera. 
 

 
 

Supón que tomas el segundo tipo de nacimiento más feliz –en una especie de lugar 
celestial, como un ser de placer menor–. Incluso a lo largo de esa vida sufrirás a causa de 
disputas120 y debido a la intensa envidia que sientes hacia los seres que experimentan más 
placer que tú; y también sufres cuando tu cuerpo es descuartizado o partido en pedazos, 
etc. 
 



 
 

Supón que, finalmente, te conviertes en uno de aquellos seres de mayor placer, esos 
que viven en los tres reinos de existencia; digamos que llegas a ser uno de ellos en el 
primero, en el reino del deseo. Aún tendrás que experimentar un sufrimiento terrible pues 
tras una vida extremadamente larga y llena de placer, los signos de la muerte empezarán a 
arruinar tu cuerpo, y luego sufrirás cuando te veas descendiendo a un nacimiento inferior –
ya que la mayoría de los seres de placer van directamente a una de las vidas miserables– 
desperdiciándose todo el poder positivo almacenado por sus buenos actos creados en vidas 
pasadas mientras disfrutan de sus consecuencias: los deleites propios de un ser de placer. 
Durante esa existencia no pueden acumular más poder positivo. No obstante, guardan una 
gran reserva de malos actos, un poder negativo tremendo bajo la forma de aflicciones 
mentales como el apego. Todo ello les precipita hacia un nacimiento miserable cuando 
mueren. 
 

 
 

Pongamos, por último, que logras renacer como ser de placer en dos de los tres 
mejores reinos de existencia más elevada. Este tipo de seres celestiales carecen de cualquier 
dolor evidente, pero aun así, por la naturaleza misma de la vida, poseen la forma más sutil 
de sufrimiento: el sufrimiento constante de envejecer momento a momento. Son incapaces 
de permanecer en el paraíso; llega un día en el que el poder de sus buenos actos pasados, el 
mismo poder que los hizo ir a parar allí se agota y entonces azotados por la energía de 
alguno de sus malos actos pasados se ven obligados a tomar un nacimiento inferior. Por lo 
tanto, como ves, realmente no importa qué tipo de cosas maravillosas puedan acontecerte 
en el ciclo de la vida, ninguna es estable, ni merecedora de tu confianza. La forma más 
elevada de existencia, aquel raro nivel de meditación que denominamos “la cima de la vida” 



no es en absoluto mejor que el peor de los estados en que podemos caer –como colgar 
sobre una caldera de acero fundido en el infierno, a punto de ser introducidos en ella–. 
 

 
 

El Noble Tsongkhapa, en su gran exposición sobre las Etapas del sendero a la 
Budeidad, divide la contemplación de los sufrimientos generales de la vida en tres 
secciones: esto consiste en contemplar los ocho sufrimientos, los seis sufrimientos y los 
tres sufrimientos. El grupo de ocho, no obstante, se refiere mayormente a la vida como 
humano y el grupo de tres vendría a ser como un resumen de todos ellos. Aquí hablaremos 
un poco de cómo contemplar los seis sufrimientos121 siguientes: 
 

 
 

1. El problema de que la vida es incierta. 
2. El problema de que siempre deseamos más de lo que tenemos. 
3. El problema de tener que desprendernos de nuestro cuerpo una y otra vez. 
4. El problema de tener que entrar en una  nueva vida una y otra vez. 
5. El problema de que nuestra fortuna en la vida  
      sube y baja una y otra vez. 
6. El problema de que nadie puede acompañarnos; a nivel último estamos solos. 

 

 
 
Estos seis problemas se describen extensamente en los trabajos tradicionales sobre las 
Etapas a la Iluminación . Deberíamos recordar no obstante al Rey Aliméntame, cuyas 
últimas palabras fueron: “No hay peor demonio en el mundo que querer siempre más de lo 
que tenemos.”122 Nosotros somos monjes y sólo necesitamos preocuparnos por dos cosas: 

 
Lee los libros sagrados, recibe enseñanzas al respecto, 



  contempla su significado. 
Vive una vida retirada y permanece en meditación. 

 

 
 
Aquí “vida retirada” significa una vida en la que persistimos en nuestra moralidad y 
rechazamos los malos actos. Si evitamos apartarnos de estas dos actividades, llegará el día 
en que seremos sabios y realizados. No obstante, si las dejamos de lado, nos perderemos en 
lo que le llaman “muchas cosas que hacer y en las que pensar”. Y luego no haremos 
práctica espiritual de ninguna clase. A propósito, la gente comete este error porque son 
incapaces de seguir el precepto: “Ten pocos deseos; sé fácil de contentar.”123 

 

 
 

Puesto que los tres tipos de sufrimiento se mencionan más adelante en el texto raíz, los 
describiremos de manera breve. Todas las sensaciones impuras de dolor constituyen el 
primer tipo de sufrimiento: el “sufrimiento del sufrimiento”. 
 

 
 

 Todas las sensaciones impuras agradables constituyen el segundo tipo de sufrimiento: 
el “sufrimiento del cambio”. Podemos explicar este sufrimiento así. Cuando estás en un 
lugar en el que hace mucho calor, algo fresco parece placentero; cuando estás en un lugar 
muy frío, algo caliente parece agradable. Lo mismo sucede cuando has tenido que andar un 
largo camino (sentarse parece un placer) o has tenido que estar sentado durante rato 
(caminar te parece un placer). 
 



 
  

No obstante, ninguna de las cosas que parecen ser placenteras lo son por naturaleza. Si 
lo fueran, cuanto más duraran mayor sería tu placer. Pero éste no es el caso, porque a 
medida que duran más y más, empiezan a producir dolor. Cuando esto sucede ves claro 
que, por naturaleza, no son placenteras. De hecho son sufrimiento –lo que denominamos 
“el sufrimiento del cambio”–. 
 

 

 
El tercer tipo de sufrimiento es conocido como “el sufrimiento que lo impregna todo, 

el que atrae más dolor”. La cuestión aquí es que, no importa cuál de los seis tipos de 
nacimiento tomemos, adoptamos un cuerpo cuya misma existencia, trae su propio 
sufrimiento incorporado. Desde el instante en que nos apropiamos de las partes impuras de 
nuestro ser, desde el primer instante de su existencia, ya actúa como base para todos los 
sufrimientos que cabe esperar de la vida: nacer, envejecer, enfermar, morir y el resto. Las 
partes impuras de las que estamos compuestos son como un gran tarro que recoge el 
sufrimiento del sufrimiento y el sufrimiento del cambio tanto en esta vida como en las 
futuras. Debemos encontrar la manera de dejar de tomar nacimientos, de dejar de tomar las 
partes impuras de las que estamos hechos. Hasta que lo consigamos, nuestra existencia no 
será más que dolor, como yacer tumbados en un lecho de agujas –nada más que dolor–. 
 



 
 

“Escapar de la vida cíclica” no es como escaparse de un país y conseguir llegar a otro. 
“La vida cíclica” es, precisamente, la existencia repetitiva de las partes impuras de las que 
estamos constituidos, las partes impuras que hemos adoptado. Y cuando la existencia 
continua de estas partes se detiene de raíz, gracias a la sabiduría que comprende que nada 
tiene una autonaturaleza, entonces sucede el, “escapar de la vida cíclica”.  
 

 
 

Así concluye nuestra explicación sobre cómo eliminar el deseo hacia tus vidas futuras. 
 

 
X. Cómo saber cuándo has encontrado la renuncia 

 

 
 

a tercera y última sección de la explicación sobre la renuncia describe el momento en el 
que se puede afirmar que una persona la ha desarrollado con éxito. Así lo leemos en el 

siguiente verso del texto raíz: 
 

 
                                               (5) 

Cuando has meditado de este modo 
Y no sientes siquiera un momento de deseo 
Por las cosas buenas de la vida cíclica, 
Y empiezas a pensar, tanto de día como de 
  noche, en conseguir la libertad,  
Has encontrado la renuncia. 

L 



 
 
Imagina que has meditado de este modo, en los temas ya mencionados: tu transitoriedad, los 
nacimientos miserables, los principios de las acciones y sus consecuencias, y el sufrimiento 
en los nacimientos más felices. Gracias a ello te das cuenta de que todo carece de sentido: 
es decir, aunque lograras alcanzar la felicidad que los seres de placer disfrutan en sus 
paraísos, no sería más que sufrimiento; que así será hasta que abandones para siempre la 
vida cíclica. 
 

 
 
 Y entonces sobreviene incluso más fuerte: en tu corazón, no sientes siquiera un momento de 
deseo por las fantásticas riquezas de dioses como el Inmaculado y el Cien Regalos; ni sientes 
deseo por la riqueza de un Emperador de la Rueda, el que domina el mundo. Este 
pensamiento especial vendrá a tu mente tanto de día como de noche; es decir, en cada instante 
de consciencia el pensamiento aparece en tu mente por sí mismo –igual que un hombre 
con un gran problema lo recuerda a todas horas y cada vez que se despierta a lo largo de la 
noche. Cuando empiezas a pensar en el medio de conseguir la libertad, cuando de manera genuina 
anhelas libertad, bien, entonces has encontrado la renuncia. 
 



 
 

Los textos de las Etapas a la Iluminación  tienen secciones que van desde la enseñanza 
acerca de lo difícil que resulta encontrar el ocio y la fortuna hasta la renuncia, todo ello 
incluido bajo los dos enunciados “senderos para los practicantes de capacidad inicial” y 
“senderos para los practicantes de capacidad media”. 

Aquí, en los Tres Senderos Principales, no obstante, todas caen en el enunciado la 
“renuncia” y constituyen una característica única de este trabajo. Hay una razón para ello, la 
renuncia es la causa especial que produce lo que denominamos “gran compasión”. Para 
llegar a la compasión, necesitamos primero el pensamiento genuino de la renuncia. La gran 
compasión es un estado mental que no soporta de ninguna manera ver a los demás 
atormentados por los sufrimientos de la vida, y es imposible alcanzarla mientras el interés 
que sientes hacia tus propios tormentos sea tan débil que no es capaz de mover ni un pelo. 
Tal como los famosos versos de la Vida del Bodhisatva dicen: 
 

 
 
Si esta clase de gente nunca antes habían sentido,  
Ni siquiera en sueños, este deseo hacia sí mismos  
¿Cómo podrían entonces sentirlo hacia los demás? 124 

 

 
Por lo tanto, podemos afirmar que la renuncia y la compasión son el mismo estado mental, 
tan sólo que uno se desarrolla al meditar en tu propia situación y el otro al meditar en la 
situación de los demás. 



 

 
 

Para generar la compasión debemos estudiar y contemplar las Etapas del sendero a la 
Budeidad, la gran enseñanza del gentil protector Tsongkhapa, y adiestrar de modo gradual 
nuestra mente. Las personas como nosotros vemos cómo nuestro apego y otras emociones 
aflictivas se refuerzan y crecen día tras día; la razón es que ni tan siquiera nos hemos 
adiestrado en los senderos para gente de capacidad inicial y media. 
 

 
 

Las personas inteligentes deberían dejar de lado la práctica de senderos equívocos 
capaces de ser dominados por cualquier chaman local o seguidor de alguna “religión” 
deficiente: cosas como intentar desarrollar poderes extrasensoriales, la capacidad de llevar a 
cabo hechos milagrosos, o el así llamado “día de apertura”, de la religión del tributo. Al 
contrario, la gente que discierne debería aprender, contemplar y meditar los tres conjuntos 
de escrituras (que contienen la magnitud de la enseñanza en general) y estas Etapas de la 
Budeidad (que son la esencia del sendero de los tres adiestramientos).125 

 

 
 

Si empiezas con estas Etapas, nunca irás errado y, gradualmente, obtendrás el elevado 
estado meditativo llamado “quietud”, los tres senderos principales y todo lo demás, 



incluyendo los dos niveles del camino secreto. Cualquier esperanza de obtener la Budeidad, 
pues, se encuentra en esta enseñanza. Pero debemos intentar desarrollar totalmente la gran 
compasión en nuestro corazón. En caso contrario, concluyó nuestro Lama, es imposible 
poder generar el deseo sublime de obtener la Budeidad para beneficio de cada ser 
consciente. 

 
Notas 
 

108 El mismo reino. Ver nota 14  
 
109 La no virtud causa todo el sufrimiento…Cita de f 116b del Rosario de Joyas del Maestro, entrada 3. 
 
110 Las tres joyas preciosas. Denominadas así porque son supremas, valiosas y no se encuentran con 
frecuencia. El Buda, definido como la protección última, ser que ha completado la mayor bondad 
posible tanto para sí mismo como para los demás; el Darma, los logros espirituales, y el final de los 
aspectos indeseables en la mente de una persona; y la Sangha o ser que ha percibido directamente la 
verdadera naturaleza de la realidad. 
 
111 Al monje denominado Lekhar. Pasó muchos años al servicio del Buda pero era un completo 
fracaso a la hora de comprender sus enseñanzas. La penosa historia se encuentra en el capítulo doce 
del Sutra del Nirvana Total (f285b–418b vol 2 entrada 81) y otras referencias al respecto aparecen a 
menudo en literatura posterior: ver, por ejemplo, f 136b de La Liberación, de Pabongka Rinpoché 
(entrada 47); p 161 de las Joyas del gran Potowa (entrada 19) y f 5a del Sendero al Gozo, del Panchen 
Lama. 
 
112 Y también a Devadata. Era un familiar cercano del Buda que por culpa de su envidia menospreció 
al Maestro. En ocasioens se le llama “montón” a la cantidad de escrituras que se podrían escribir 
con la tinta que puede transportar sobre su espalda el fantástico elefante mítico, Rabten. Se dice en 
un sutra que Devadata podía recitar las escrituras equivalentes a 60.000 cargas acarreadas por el 
gran elefante “Incienso”. El Prof. Edgerton (p 271, entrada 92) hace numerosas referencias 
escriturales en relación a la historia del monje descarriado.  
 
113 Un antídoto apropiado. El Budismo nos enseña que hay cuatro fuerzas antídoto que, juntas, 
pueden eliminar el poder de cualquier acto negativo. La fuerza de la “base” consiste en pensar en 
quien ofendiste con tu acto y en quién te apoyarás para purificarlo. La fuerza de la “destrucción” es 
un intenso sentimiento de vergüenza y arrepentimiento por el acto que, con toda seguridad, 
regresará a ti para perjudicarte. La fuerza “contraria” es no volver a reincidir en el acto. La fuerza 
del “oponente” es llevar a cabo alguna práctica espiritual –confesar, meditar o cualquier buen acto– 
para borrar el poder de tu falta. (Ver Pabongka Rinpoché, entrada 47, f 109–113, 246– 8). 
 
114 Los diez actos negativos. Las diez no virtudes a evitar en la práctica budista son un ligero resumen 
de las miles que podemos llegar a cometer. Estas diez incluyen tres del cuerpo (matar a cualquier 
ser, robar y llevar una mala conducta sexual); cuatro de la palabra ( mentir, charlar para dividir, 
utilizar palabras duras y charlar en vano); y tres en la mente (codiciar las cosas ajenas, tener 
pensamientos perjudiciales y tener visiones erróneas, como creer que no hay conexión entre lo que 
haces ahora y lo que experimentas después). 
 
115 Ser realizado. Cualquier persona que ha percibido directamente la “vacuidad”, explicada en la 
sección de la visión correcta. 
 
116 El sendero empieza… La fuente de esta cita no se ha encontrado. 
 
117 Revivir. Este infierno se denomina así porque sus habitantes se apalean unos a otros hasta 
quedar sin sentido; luego reviven para volver a luchar. El proceso se repite una y otra vez durante 
miles de años hasta que estos seres consiguen morir. 



 
118 Palabras del Gentil. Este trabajo se encuentra entre los principales de las Etapas del sendero a la 
Budeidad y fue compuesto por el “Gran Quinto” Dalai Lama, Ngawang Losang Gyatso (1617–
1682), ver entrada 15. Este mismo Dalai Lama es autor de dos comentarios sobre los Tres Senderos 
Principales (entradas 16.17) 
 
119 Sendero de Gozo y Sendero Rápido. El primer trabajo es otra de las explicaciones clásicas de las 
Etapas a la Iluminación  y fue compuesta por el primer Panchen Lama, Losang Choky Gyaltsen 
(1570–1662), quien también era tutor del Quinto Dalai Lama. El segundo tratado es un comentario 
del primero, por el II Panchen Lama, Losang Yeshe (ver nota 97) y entradas 50, 54. 
 
120 Las disputas. Se dice que, por culpa del apego y la envidia, los seres de placer menores entran en 
guerras frecuentes contra sus primos más gloriosos, los seres de placer mayores. 
 
121 Los ocho tipos de sufrimiento. Los ocho sufrimientos son nacer, envejecer, enfermar, morir, pasar 
por cosas que son desagradables, perder lo que es agradable, intentar conseguir lo que uno desea 
pero fracasar, y el sufrimiento de, sencillamente, estar vivo y contar con las partes impuras que nos 
forman (Noble Tsongkhapa, entrada 61, f 137–151; Pabongka Rinpoché, entrada 47, f 250 – 267). 
 
122 El Rey Aliméntame. Era un rey legendario de antaño del que se cuenta que nació 
espontáneamente. Se le llama así porque las concubinas de su padre competían para darle el pecho 
al niño milagroso y así convertirse en Reina Madre. Su historia se menciona en muchos trabajos; ver 
la Liberación de Pabongka Rinpoché (f252a), así como la lista del Diccionario del Prof Edgerton, bajo 
el nombre sánscrito del rey Mandhata (p 430, entrada 92). 
 
123 Ten pocos deseos… Este aforismo lo expone el gran filósofo budista Vasubandhu (300 después de 
Cristo) en el sexto capítulo de su clásico, Tesoro del Conocimiento (ver p 316–7, entrada 14). 
 
124 Si nunca antes… Del elocuente manual para los bodhisatvas, del poeta y filósofo budista 
Shantideva (695–743) Cita f3a, entrada 71. 
 
125 Tres conjuntos y tres adiestramientos. Ver nota 64. 
 



 
Curso I: Las enseñanzas principales del budismo 
Las Etapas a la Iluminación  (Lam Rim). Nivel Uno 
 
Clase septima 

 
 

SEGUNDO SENDERO: 
 

EL DESEO DE OBTENER LA ILUMINACIÓN  
PARA CADA SER CONSCIENTE 

 
 
 
 
 

  
XI. Por qué necesitas el deseo de obtener  

la Iluminación 
 

 
 

emos llegado a la segunda de las cuatro partes de que consta el cuerpo principal del 
texto. Se trata de una explicación sobre el deseo de obtener la Iluminación para 

beneficio de todo ser consciente. Esta explicación incluye en sí misma tres secciones: por 
qué necesitas el deseo de obtener la Iluminación, qué hacer para fomentarlo y cómo saber 
cuándo lo has desarrollado finalmente. El siguiente verso del texto raíz explica por qué 
necesitas este precioso deseo. 
 

H 



 
 

                                   (6) 
La renuncia, no obstante, nunca puede aportar  
El gozo total de la incomparable Budeidad,  
A menos que esté atada al deseo más puro;  
Por ello los sabios buscan el elevado  
Deseo de obtener la Iluminación. 

 

 
 

Puede que obtengas algunos intensos sentimientos de renuncia como se describía antes. No 
obstante, cualquier buena acción realizada bajo su influencia sólo producirá un nirvana 
ordinario –por sí solos nunca servirán para llevarte a la Iluminación omnisciente–. 
Podemos entender este hecho porque incluso los practicantes de senderos inferiores –los 
“oyentes” y “victoriosos autorealizados”– poseen la renuncia verdadera.126 

 

 
 

Es decir, para obtener la Iluminación plena, una persona ha de despertar en su mente 
los tres senderos principales y de modo más específico el segundo sendero: el deseo de 
obtener la Iluminación para todo ser consciente. Puedes poseer poderes extrasensoriales, 



llevar a cabo milagros, tener un número de cualidades fantásticas, pero a menos que esta 
joya preciosa esté en tu corazón, nunca formarás parte del selecto grupo de personas que 
practican el sendero mayor. Sin este elevado deseo ninguna de tus cualidades te va a llevar 
al gozo total, ninguna de ellas, absolutamente ninguna, producirá la Budeidad: la capacidad 
de liberar a todo ser de los problemas de la vida cíclica y de tener una perspectiva menor de 
esta vida cíclica.127  
 

 
   

Los  grandes  practicantes  de  los senderos inferiores  –“destructores de enemigos” 
como los “oyentes” y “autorealizados”– poseen buenas cualidades semejantes a una gran 
montaña de oro puro; cualidades como la capacidad de percibir la vacuidad directamente. 
Pero estos senderos nunca les llevan a la Budeidad. ¿Por qué? Porque carecen del deseo de 
alcanzar la Iluminación para beneficio de todo ser consciente.128 

 

 
 

Si consigues este deseo grandioso te conviertes en alguien verdaderamente merecedor 
de que el mundo –con todas sus diferentes clases de seres, incluidos humanos y dioses– se 
postre a tus pies, tal y como describen los libros sagrados la Vida del Bodhisatva, Entrar en el 
Camino Medio y el Montón Raro.129 Te convertirás en una clase diferente de persona capaz de 
ensombrecer por completo a los oyentes y a los victoriosos autorealizados –practicantes de 
los senderos inferiores–. Cualquier acto virtuoso, incluso dar un pedazo de comida a un 
pájaro salvaje, se vuelve una práctica del sendero mayor, una causa para llegar a tu futura 
Budeidad; se transforma en la forma de vida de un bodhisatva. 
 

 
 



Si una persona posee el santo deseo de obtener la Iluminación para poder beneficiar a 
cada ser consciente, los incontables Budas de las diez direcciones del espacio le 
considerarán como a un hijo. Y todos los grandes bodhisatvas le considerarán como a un 
hermano. 
 

 
 

Pero esto no es todo: El gran interrogante respecto a si has alcanzado el sendero 
mayor y el gran interrogante respecto a si serás capaz de alcanzar la Budeidad en esta corta 
vida, depende de que hayas adquirido de verdad este deseo. Por lo tanto, si anhelas la 
Iluminación, concluyó nuestro Lama, debes habituar tus pensamientos al deseo. 

 
 
 

Notas 
126 Oyentes y victoriosos autorealizados. Practicantes que aún no han desarrollado la motivación más 
elevada para obtener la Budeidad en beneficio de todos los seres. Los “oyentes” son llamados así 
porque pueden escuchar las enseñanzas más elevadas y explicarlas a los demás, aunque ellos 
mismos no las practican. Los “victoriosos autorealizados” pueden alcanzar su objetivo sin 
necesidad de apoyarse en un guía espiritual en esta vida, ello se debe a la vasta instrucción recibida 
de incontables maestros en sus vidas pasadas. 
 
127 Perspectiva menor. Ver nota 83 
 
128 “Destructores de enemigos”. Los que han derrotado para siempre al enemigo de las aflicciones 
mentales –tales como el deseo, el odio y la ignorancia– y así han obtenido el nirvana. Ver también 
nota 83. 
 
129 La Vida del Bodhisatva, Entrar en el Camino Medio y El Montón Raro. El manual para bodhisatvas 
del Maestro Shantideva ya se ha mencionado en la nota 124. El tratado clásico sobre la visión 
correcta del Maestro Chandrakirti, el ilustre filósofo indio budista del siglo séptimo, se abordará en 
el tercero de los senderos principales. En cada caso, los beneficios del deseo de conseguir la 
Iluminación aparecen en los versos de apertura. El Montón Raro es una sección aparte del canon 
budista que contienen unos 49 sutras diferentes. Uno de ellos se cita a menudo en las explicaciones 
del deseo de conseguir la Budeidad, es el Capítulo de la Luz Protectora (entrada 75); contiene 
descripciones elocuentes de los beneficios del deseo y la sección f 237 es particularmente 
interesante. 
 



 
Curso I: Las enseñanzas principales del budismo 
Las Etapas a la Iluminación  (Lam Rim). Nivel Uno 
 
Clase octava 

 
 

 
XII. Cómo fomentar el deseo de obtener la Iluminación 

 

 
 

a segunda sección relativa al deseo de obtener la Iluminación para todo ser consciente 
describe cómo fomentar este deseo. Como se dice en los versos siguientes: 

 

 
 

                                     (7,8) 
Son arrastrados por las cuatro violentas  
   corrientes de un río.  
Estrechas cadenas les atan a sus actos pasados,  

L 



   difíciles de soltar. 
Oprimidos dentro de la jaula de acero de su 
   aferramiento a “lo autoexistente”,  
Asfixiados por la negra oscuridad de la  
   ignorancia.  
 
Nacen en una rueda sin fin, 
Y en sus nacimientos son torturados sin respiro  
   por los tres sufrimientos. 
Piensa en cómo se sienten tus madres,  
Piensa en lo que les sucede,  
Por ellos: intenta desarrollar este deseo sublime. 

 

 
 

Podemos empezar con un par de versos de La Vida del Bodhisatva: 
 

Si el solo deseo de aliviar el dolor de cabeza de  
  otra persona  
Puede traerte un mérito inmenso, 
Gracias a la intención de ayudarle que sientes. 
 
¿Hace falta mencionar el valor del deseo por detener 
el inconmensurable dolor de todo ser y llevar a cada uno  
al estado de inconmensurable felicidad.?130  

 



 
 

El Sutra que Suplicó Viradata dice asimismo: 
 

Si el mérito que proviene del deseo de obtener la  
  Iluminación,  
Pudiera adoptar alguna clase de forma física,  
Llenaría los mismísimos límites del espacio.  
Esparciéndose también más allá.131 

 

 
 
Los beneficios del deseo de alcanzar la Iluminación para todos los seres conscientes se 
describen, en éste y otros textos, como ilimitados. Y por ello, aquí tenemos a la multitud de 
seres conscientes, todos ellos nuestras madres, arrastradas por la fuerza de las cuatro corrientes 
de un río, todos los violentos sufrimientos. Desde un punto de vista, al actuar como causa, estos 
cuatro son: el torrente del deseo, el torrente de los puntos de vista, el torrente de la fuerza 
madura de los actos y el torrente de la ignorancia. Más tarde, cuando actúan como 
resultado, son: los cuatro torrentes del nacimiento, el envejecimiento, la enfermedad y la 
muerte. 
 

 
 

Y estos seres que han sido nuestras madres no sólo están atrapados por esos cuatro 
grandes ríos, sino que están atados de pies y manos, por estrechas cadenas, atrapados por sus 
propios actos pasados, difíciles de soltar 
 



 
. 

Pero esto no es todo, las cadenas que les atan con tanta fuerza no son ordinarias, 
como nuestras cuerdas de pelo de yak trenzado, sino que los seres, nuestras madres, están 
amarrados con grilletes de hierro, difíciles de cortar y difíciles de quitar –porque mientras 
son arrastrados están oprimidos dentro de la jaula de acero de su aferramiento a lo autoexistente que, 
no existe–. 
 

 
 

Y hay más. A la luz del día, estos seres que son nuestras madres, tendrían un rayo de 
esperanza; al menos podrían gritar para conseguir ayuda. Pero es de noche, la hora más 
oscura de la noche, y en ella son arrastrados corriente abajo por el poderoso río; están 
completamente asfixiados por la negra oscuridad de la ignorancia. 
 

 
 

Nacen en el océano de la vida, en una rueda sin fin, una rueda que nunca cesa y en sus 
nacimientos son torturados por tres diferentes clases de sufrimiento: el sufrimiento del 
sufrimiento, el sufrimiento del cambio y el sufrimiento que todo lo impregna. Y su tortura 
sin respiro está siempre presente. 
 

 



 
 
Esto es lo que les sucede a los seres, nuestras madres. Esta es su situación: dolor 

insoportable. Nada pueden hacer para ayudarse. El hijo, sin embargo, tiene una 
oportunidad al alcance de la mano para libertar a su madre. Debe encontrar el modo y 
hacerlo ahora, debe agarrarla de la mano y sacarla de ahí. Y este modo es intentar desarrollar el 
valioso deseo de obtener la Iluminación. Debe hacerlo en primer lugar pensando en cómo se 
siente su madre torturada por el dolor, acto seguido toma como una responsabilidad personal 
el deber de liberarlas a todas, de acuerdo con sus niveles. 
 

 

 
 

Para lograr el deseo de obtener la Iluminación, debe primero contemplar. Para 
contemplar le hace falta aprender de otro ser. El “amor bondadoso” es un deseo casi 
obsesivo de que todo ser consciente tenga felicidad. La “compasión” es el deseo casi 
obsesivo de que estén libres de cualquier dolor. Piensa en cómo se siente una madre 
cuando su querido hijo único está atormentado por una enfermedad grave. Esté donde esté 
y haga lo que haga, pensará constantemente en cuán maravilloso sería poder encontrar una 
manera rápida de liberarle de su enfermedad. Este pensamiento es continuo en su mente, 
sin descanso, es espontáneo y automático. Se convierte en una obsesión para ella. Cuando 
sintamos lo mismo hacia cada ser consciente, sólo entonces podremos decir que hemos 
obtenido lo que llaman la “gran compasión”. 
 



 
 

Aquí en las enseñanzas del Buda se dan dos métodos para adiestrar nuestras mentes en 
esta joya preciosa, el deseo de obtener la Iluminación. El primero es la “instrucción en siete 
partes de causa y efecto”, al segundo lo denominamos “cambiarse por los demás” No 
importa cuál de los dos uses para adiestrar la mente; es definitivo que conseguirás la 
Iluminación. La manera en que uno debe adiestrarse en este deseo, la manera completa y 
sin fallo, la manera que no es comparable a ninguna otra en la tierra, es la instrucción de las 
Etapas del sendero a la Budeidad, la esencia de todas las enseñanzas de nuestro gentil 
protector, el gran Tsongkhapa. Adiéstrate en el deseo de obtener la Iluminación utilizando 
esta instrucción veraz. 
 

 
 

A continuación se presenta un breve resumen sobre cómo se adiestra uno en el deseo 
de obtener la Iluminación para beneficio de todos los seres. El punto de partida es 
desarrollar un sentimiento de ecuanimidad hacia todos los seres; después se empieza a 
meditar en cada una de las etapas, desde “reconocer a las madres” en adelante. Las tres 
primeras etapas son, reconocer a todos los seres como a nuestra madre, sentir gratitud por 
su amabilidad y desear devolver esa amabilidad. Estos tres actúan como causa para 
despertar el amor bondadoso, al que denominamos “hermoso”. Este amor bondadoso es 
en sí mismo la cuarta etapa; es tanto un efecto producido por las tres primeras etapas, 
como una causa para obtener la quinta: la gran compasión. 
 

 



 
 

La intensidad del deseo de conseguir la Iluminación depende de lo intensos que sean 
los sentimientos de gran compasión. Si encuentras difícil desarrollar compasión, practica la 
meditación conocida como “Lama Mirada Amorosa”. Si te esfuerzas en llevarla a cabo y 
haces la súplica adecuada, así como la práctica en la que visualizas que tu mente y la de 
Mirada Amorosa se hacen una, obtendrás bendiciones.132 Esta es una instrucción personal 
muy especial para desarrollar la gran compasión. Nuestro Lama explicó que había un buen 
número de puntos profundos al respecto, pero que no los detallaría en una reunión pública. 
 

 
 

Una vez desarrollada la gran compasión, despiertas una forma extraordinaria de 
responsabilidad personal en la que aceptas la carga de trabajar para el beneficio de los 
demás. Y de aquí procede el deseo de obtener la Iluminación para cada ser. 
 

 
La meditación sobre la ecuanimidad es como sigue. En primer lugar conduce tus 

pensamientos hacia un estado equilibrado, libre de sentimientos de agrado o desagrado 
producto de pensar en alguien que para ti es neutral: ni amigo, ni enemigo. Después, 
imagina a dos personas sentadas frente a ti: un amigo muy querido y un enemigo al que 
detestas. A continuación piensa detenidamente en el hecho de que el amigo ha sido, en 
muchas de sus vidas previas, tu enemigo y te ha herido. Piensa también que el enemigo ha 



sido, en muchas de tus vidas pasadas tu amigo y te ha ayudado. Así conduces tu mente a un 
estado de equilibrio, libre de sentimientos de agrado y desagrado. 
 

 

 
 

Continuas pensando en cómo los seres conscientes son iguales en el sentido de que, 
desde su punto de vista, cada uno de ellos desea ser feliz. Son iguales también en no desear 
dolor. Son iguales porque cada uno ha sido, tanto nuestro enemigo como nuestro amigo, 
en muchas ocasiones. Entonces ¿Quién se supone que debe gustarme? ¿Y hacia quién he 
de sentir desagrado? Tienes que seguir practicando hasta que un día logres un sentimiento 
ecuánime hacia todos los seres conscientes, tan vastos como el mismo espacio. 
 

 
 

El siguiente paso es la meditación en la que reconoces que cada ser consciente es tu 
madre. Llegar a esta conclusión es mucho más fácil si aplicas una línea de razonamiento –
mencionada en el Comentario sobre la Percepción Válida– cuyo fin es demostrar la regresión 
infinita de la consciencia. Presentaremos brevemente este razonamiento.133 

 

 

Tu consciencia de hoy es la continuación mental de tu consciencia de ayer. Tu 
consciencia de este año es la continuación de la consciencia que tuviste el año anterior. Del 
mismo modo, tu consciencia a lo largo de toda esta vida es la continuidad mental de la 
consciencia que tenías en tu vida previa. La consciencia que tenías en tu vida previa fue, a 
su vez, la continuidad de la consciencia de la vida anterior. Puedes remontarte hacia atrás 



tanto como quieras y nunca llegarás a un punto en el que puedas afirmar: “Antes de este 
punto, no tenía consciencia”. Esto prueba, pues, la regresión infinita de la propia 
consciencia. 
 

 
 

Entonces, mi vida cíclica debe carecer de principio y los nacimientos que he tomado 
tampoco pueden tener un punto de partida. No existe un lugar en el que no haya nacido. 
He nacido incontables veces en cada lugar. No existe ninguna criatura cuyo cuerpo no haya 
tenido y he poseído todo tipo de cuerpos, incontables veces. Solo las vidas que he tenido 
como perro son incontables. Y lo mismo le ocurre a cada ser consciente. 
 

 
 

Por lo tanto, no existe ningún ser que no haya sido mi madre. Absolutamente todos 
ellos han sido mi madre incontables veces. Incluso el número de veces que cada uno de 
ellos ha sido mi madre en mis nacimientos como humano es incontable. 
 

 
 

Haz esta meditación una y otra vez hasta tener la profunda convicción de que cada ser 
ha sido tu madre, una y otra vez, en incontables ocasiones. 
 

 



 
 

El siguiente paso es desarrollar un sentimiento de gratitud. Piensa en tu madre de esta 
vida presente: empezó a tener privaciones por mi culpa mientras aún me llevaba en su 
seno, las aceptó con alegría evitando todo lo que pudiera lastimarme –incluso la comida 
que ingería–, se cuidaba como si estuviera enferma. Durante nueve meses y diez días me 
llevó en su seno y consideraba su propio cuerpo como si perteneciera a otro, a alguien muy 
enfermo e incluso dudaba de si le convenía caminar deprisa o no. 
 

 
 

Al dar a luz, mi madre padeció un violento sufrimiento y un dolor insoportable, pero 
aun así sintió una alegría abrumadora, como si hubiera descubierto una gema preciosa 
capaz de concederle cualquier deseo. 
 

 
 

En aquellos momentos yo no sabía hacer nada más que llorar y agitar los brazos. Era 
totalmente inútil, totalmente estúpido. Incapaz. No era más que un polluelo con el pico 
todavía rojo y blando. Pero ella me mecía con cuidado con las yemas de sus dedos, me 
estrechaba contra su cálido pecho y me saludaba con sonrisas llenas de amor. 
 

 
 



Con ojos alegres me observaba, limpiaba mis mocos con sus labios y retiraba con sus 
propias manos el desagradable excremento. A veces, incluso masticaba la comida para mí y 
me daba papillas de leche desde su boca a la mía. Hizo todo lo posible para protegerme de 
cualquier mal. Hizo todo lo que estuvo en su mano para proporcionarme lo mejor. 
 

 
En aquellos días dependía de ella para todo, bueno o malo, alegre o triste, cualquier 

deseo que yo pudiera tener recaía en una persona: mi madre. De no haber sido por su 
amabilidad yo no habría durado ni una hora; podrían haberme dejado al aire libre y los 
pájaros o un perro me habrían devorado sin la menor posibilidad de salir vivo. Cada día, 
ella me protegía de cientos de peligros que podían haber acabado con mi vida. Tal fue su 
amabilidad. 
 

 
 

Y mientras yo crecía, ella me proporcionaba todo lo que yo pudiera necesitar, no 
evitando algún mal acto o sufrimiento, sin importarle lo que los demás pudieran decir de 
ella. Todo el dinero y lo que poseía me lo entregó, privándose incluso de lo necesario para 
ella misma. 
 

 
 

En cuanto a aquellos entre nosotros que tenemos la fortuna de practicar la vida 
monástica, fue la Madre quien hizo posible que nos admitieran en el monasterio, 
haciéndose cargo sin reservas de todos los gastos. Y desde entonces nos mantuvo allí, 
entregándonos todo lo que tenía. Verdaderamente, la amabilidad que ha demostrado no 
tiene medida. 
 



 
 

Y esta no es la única vida en la que mi madre actual ha sido amable conmigo. Me ha 
colmado de amabilidad, de gran amabilidad, una y otra vez, en muchas vidas previas. Y no 
solo ella; cada ser consciente ha sido mi madre en mis vidas pasadas y entonces no se 
ocupó menos de mí de lo que se ha ocupado mi madre presente –solo que las transiciones 
desde la muerte al nacimiento no me dejan reconocer a estas madres ahora–. 

 
 

Ved también, concluyó nuestro Lama, de qué modo cualquier animal –un perro o un 
pájaro, incluso un diminuto gorrión– muestra afecto por sus crías y se ocupa de ellas. 
Observándolo podremos entender qué clase de amabilidad nos ha prodigado. 
 

 
 

El siguiente paso para conseguir el deseo por la Iluminación es hacer crecer el deseo 
por corresponder a tanta amabilidad. Entonces, cada ser es mi madre y desde tiempo sin 
principio me ha prodigado su cuidado amoroso una y otra vez, repetidamente. Sabemos 
por lo que se ha descrito que cuatro corrientes poderosas les arrastran al mar –a la vasta 
extensión del océano de la vida cíclica–. Se ven atormentados sin descanso por los tres 
tipos de sufrimiento y los demás padecimientos. Su situación es desesperada. 
 



 
 

Y aquí estoy yo, su hijo. Precisamente ahora tengo la oportunidad de rescatarles del 
océano de la vida cíclica. Imagina que me limito a sentarme y dejar pasar el tiempo sin 
pensar en ellos. Sería la mayor bajeza en que puede caer una persona. Una verdadera 
vergüenza. 
 

 
 

Ahora mismo les podría dar algunas de las cosas que anhelan; comida, ropa, una cama 
para dormir, lo que fuera. Pero sólo sería felicidad temporal en la vida cíclica. La forma más 
elevada de devolver su amabilidad es llevarlos al estado de la felicidad última. Por ello, debo 
determinarme a que cada ser consciente llegue a disfrutar de felicidad absoluta y sea libre de 
cualquier forma de dolor. 
 

 
 

En estos momentos, sería absurdo afirmar que los seres disfrutan de alguna forma de 
felicidad pura –ya que ni tan siquiera tienen felicidad impura–. Cualquier cosa a la que ellos 
llaman felicidad es, en esencia, solo dolor. Quieren todo aquello que es deseable, pero no 
quieren saber nada de hacer buenos actos para obtener felicidad. No quieren lo que es 
indeseable, pero no les interesa oír hablar de abandonar los malos actos que producen 



dolor. Actúan al revés de cómo deberían: no hacen lo que deben, pero hacen lo que no 
deben. Así, mis ancianas madres queridas, estos seres conscientes están hechos para sufrir. 
 

 
  

Cuan maravilloso sería si todos pudieran encontrar  
la felicidad y la causa de felicidad. 
Deseo que puedan. Haré que la tengan. 
 
Cuan maravilloso sería si todos pudieran estar libres de  
dolor y de la causa del dolor.  
Deseo que puedan. Haré que lo logren. 

 
Deja que estas dos corrientes de pensamientos corran por tu mente, medita en ellos una y 
otra vez y llegarás a sentir con intensidad el amor bondadoso y la compasión. 
 

 
 

Algunas personas podrían argumentar “¿Por qué debería adoptar la pesada carga de 
liberar a todos los seres conscientes? Ya hay muchos Budas y bodhisatvas para guiarles en 
su camino”. Dichos pensamientos, no obstante, son del todo impropios. Son indignos. Una 
vergüenza. Es como si tu madre actual padeciese hambre y sed y esperaras que el hijo de 
otra madre le diera de comer y beber. Es a ti a quien ella ha cuidado, y la responsabilidad de 
corresponder su amabilidad es toda tuya. 
 



 
 

Lo mismo sucede con todos los seres vivos que, desde tiempo sin principio, han sido 
mi madre innumerables veces y en cada una de estas ocasiones me han cuidado de todas las 
formas posibles con la amabilidad de mi madre presente. Devolver su amabilidad no le 
corresponde a nadie más que a mí; ni al Buda, ni a los bodhisatvas. Es responsabilidad mía 
y solo mía. 
 

 
 

Alguien tiene que hacerlo –asegurarse de que cada ser tiene toda la felicidad y ningún 
sufrimiento– y este voy a ser yo, sin depender de nadie más. Yo mismo voy a ocuparme de 
que cada ser tenga toda clase de felicidad. Yo mismo haré posible que se liberen de 
cualquier dolor. Yo mismo les llevaré al estado del Lama, el estado de la Budeidad. Medita 
enérgicamente en estos pensamientos; esta es la etapa denominada “la forma extraordinaria 
de responsabilidad personal”. 
 

 



Quizá pueda llegar a desarrollar esta intención tan noble, pero lo cierto es que soy del 
todo incompetente para dirigir a una sola criatura a la Budeidad –y mucho menos a todas 
ellas–. ¿Quién tiene esta capacidad? Sólo un Buda plenamente iluminado. Si yo puedo llegar 
a ese mismo estado, por definición habré llegado a la perfección tanto en beneficio propio 
como en favor de los demás. Entonces, cada rayo de luz que emane de mí, tanto si es un 
acto de mi cuerpo, de mi palabra o mi pensamiento, tendrá el poder de realizar los anhelos 
de incontables seres conscientes. 
 

 
Así, para beneficio de todo ser consciente, haré cuanto esté en mi mano para conseguir 

este gran objetivo –el estado de un Buda– lo más rápido que pueda. Piensa de este modo y 
haz todo lo posible para desarrollar el deseo genuino de alcanzar la Iluminación para cada 
ser consciente. 
 

 
 
 

Mientras practicas estas meditaciones para desarrollar el deseo de obtener la 
Iluminación, también puedes reflexionar en el hecho de que al obtener la Budeidad, 
automáticamente obtendrás todo lo necesario para ti. Nuestro Lama mencionó que en la 
exposición del Noble Tsongkhapa de las Etapas del sendero este punto queda claramente 
indicado y ello ha sido muy beneficioso para impedir que una persona caiga en el camino 
menor.134 

 

 

 

Las tres primeras de las siete etapas que conforman esta instrucción de causa y efecto 
proporcionan el fundamento para despertar la gran compasión. La “hermosa” forma de 
amor bondadoso surge como resultado de esas tres, por lo tanto no hay una instrucción de 



meditación específica para ello.135 En su lugar, uno debe meditar en el amor bondadoso que 
desea toda la felicidad posible para los seres. 
 

 
 

El amor bondadoso, la compasión y la responsabilidad personal extraordinaria, son 
aspectos de esa actitud de esforzarse por beneficiar a los demás. El deseo de conseguir la 
Iluminación, es su resultado. Los trabajos sobre las Etapas del sendero tienen una 
estructura parecida. 

Los senderos para personas de capacidad inicial y media son preliminares para 
desarrollar el deseo de conseguir la Iluminación. La enseñanza sobre cómo meditar en este 
gran deseo es la etapa principal. Para concluir, siguen  las  secciones sobre las actividades 
del bodhisatva  –consejos para poner en práctica el deseo de llegar a la Iluminación–. 
 

 
 

Cuando practicas con el propósito de desarrollar el deseo por la Iluminación, deberías 
adiestrar tu mente en la naturaleza básica de este deseo y en sus diversos atributos: estos 
son, las veintidós formas del deseo, la distinción entre el deseo que aspira y el deseo que se 
implica y otros.136 

 

 
 

Esta joya preciosa, el deseo de obtener la Iluminación para beneficio de todos los 
seres, es la esencia misma de las elevadas enseñanzas de los Budas vencedores; es la 
contemplación principal de cada uno de sus hijos, los bodhisatvas. Tal y como la Vida del 
Bodhisatva relata: 
 



        
 

Es la más pura esencia de la mantequilla,  
Extraída al batir la palabra santa. 

 

 
 
También leemos 

 
Los Nobles Sabios que lo han considerado durante eones, 
Saben de sus beneficios.137 

 

 
 
Nuestro gentil protector, el gran Tsongkhapa también compuso las líneas que empiezan: 
“Viga maestra del sendero más elevado, el deseo…” y concluye con “…los príncipes 
bodhisatvas sabiendo esto/Hacen de este deseo que es como una preciosa joya, su práctica 
principal”.138 Lo que el Noble que todo lo conoce describió como “practica principal” era, 
ni más ni menos, este precioso deseo de obtener la Iluminación. Por lo tanto, si queremos 
convertirnos en seguidores del sendero mayor hemos de adoptar como nuestra práctica 
principal el deseo de conseguir la Iluminación. 
 



 
 

Hoy en día, cuando te acercas a alguien y le preguntas cuál es su práctica principal, te 
dirá que medita en alguna poderosa deidad tutelar; no encuentras a nadie que diga que su 
práctica mayor es meditar en el deseo de obtener la Iluminación para beneficio de todos los 
seres. De hecho, es incluso bastante difícil encontrar a alguien que se dé cuenta de que este 
deseo debería ser su práctica principal. 
 

 

 
 

Vemos personas que a cualquier cosa le llaman practica principal: el Ritual de 
Eliminación para deshacerse de malos espíritus, el ofrecimiento del Té Dorado, el Embrujo 
para terminar con cualquier Disputa Maligna, el ritual que denominan Detener todos los 
Perjuicios, el Embrujo del Cordero, el Embrujo del Caballo, el Embrujo del Mono, el ritual 
para que Cesen los Problemas, el ritual para Cortar la Mala Suerte al final del Ciclo de Doce 
Años, el ritual para Impedir que la Oración de los demás se Convierta en Maldición, etc. 
Estas prácticas son tan nefastas que hacen que te parezca bien incluso cuando alguien te 
cuenta que su práctica principal es todo lo relacionado con una deidad tutelar.139   

 

 

 

También vemos un buen número de tratados que se están haciendo populares en 
diferentes localidades y que no parecen ser más que fruto de la imaginación de alguien: La 
Cuerda de Joyas para los Atados por la Sangre, la Cuchilla de Oro para Confesar los 
Pecados, el así llamado Sutra del Perro, el Sutra del Lobo, el Sutra del Zorro, el Sutra del 



Oso, el Sutra de la Serpiente y tantos otros. Sin embargo, ninguno de estos tiene un origen 
legítimo en absoluto. 
 

 
 

Si realmente necesitas un texto que te haga confesar tus malos actos, debes dejar de 
perder tiempo con escrituras falsas y esfuerzos absurdos como estos. Los Vencedores, a 
través de sus enseñanzas públicas y secretas, nos han proporcionado una cantidad más que 
suficiente de tratados fidedignos: El Sutra de los Tres Montones, el Sutra de la Medicina Sublime, 
el Sutra de la Gran Liberación, el Sutra del Eón Afortunado y otros parecidos.140 Son esta clase de 
textos, dijo nuestro Lama, rigurosos y de origen legítimo, los que necesitamos para llevar a 
cabo nuestro estudio y recitaciones. 
 

 
 

También algunos piensan: “Pero, yo ya tengo el deseo de obtener la Iluminación, 
después de todo, cuando empiezo mis ruegos siempre recito la oración al Buda, Darma y 
Sangha141 con el deseo de alcanzar la Budeidad para poder ayudar a todo ser consciente”. 
Sin embargo, solamente se expresa el anhelo de conseguir el deseo de obtener la 
Iluminación –no es más que una oración para conseguir este deseo–. No es el deseo 
mismo. Si lo fuera, alcanzar el deseo de obtener la Budeidad sería la más fácil de todas las 
prácticas virtuosas que, supuestamente, intentamos llevar a cabo. Y por tanto, concluyó 
nuestro Lama, debemos conseguir este deseo verdadero sumergiendo nuestras mentes en 



los adiestramientos antes descritos, uno tras otro, siguiendo cada una de las etapas, por 
orden.                

 
  

XIII. Cómo saber cuando has encontrado el deseo de obtener la Iluminación 
 

 
 
quí llegamos a la tercera y última sección de nuestra explicación acerca del deseo de 
obtener la Iluminación: cómo darte cuenta de que, por fin, lo has desarrollado. Este 

tema se cubre con toda riqueza de detalles en varios trabajos incluyendo las dos 
presentaciones, breve y extensa, de las Etapas del sendero a la Iluminación, en las cuales se 
utiliza material del primero de los Estadios de la Meditación.142 Para abreviar, supón que una 
madre ve que su querido hijo cae en un foso de ascuas de carbón ardiente. El fuego quema 
su cuerpo y, no pudiendo soportar la escena ni por un segundo se arroja ella misma a 
rescatarle. 
 

 
 

Todas las criaturas del universo, todas nuestras queridas madres se queman del mismo 
modo en el insoportable dolor de los tres reinos inferiores y en el círculo de vidas en 
general. Cuando no lo podamos soportar un segundo más, cuando finalmente sintamos el 
verdadero deseo de alcanzar con la mayor celeridad la Iluminación total para ayudar a cada 
ser consciente, entonces –concluyó nuestro Lama– podrás afirmar que has conseguido el 
deseo de obtener la Iluminación. 
 
 
Notas 
 
 
 
130 Hace falta mencionar… Cita en f 3a de este texto para bodhisatvas (entrada 71) 
 
131 Si el mérito…Cita f352b de esta enseñanza del Buda (entrada 11). 

A 



 
132 Mirada Amorosa. La forma divina del Buda que representa toda su compasión. La práctica 
mencionada se puede aprender de un Lama cualificado. 
 
133 Comentario sobre la Percepción Válida. Famoso tratado que forma la base para el estudio de la 
lógica formal en los monasterios budistas. Fue compuesto por el Maestro Darmakirti (630 después 
de Cristo) como explicación al Compendio sobre la Percepción Válida, escrita por el Maestro Dignaga 
(450 después de Cristo), gran predecesor de las tradiciones de lógica budista. El razonamiento 
citado se encuentra en el segundo capítulo, la “Prueba de la Infalibilidad”, que empieza en la línea 
142 (f 108b–109a, entrada 22). 
 
134 Impedir que una persona caiga…Explicaciones acerca de estos beneficios aparecen en el trabajo de 
Noble Tsongkhapa en el f 182–6 y 189 (entrada 61). 
 
135 Amor bondadoso. Significa considerar a toda criatura como algo tan hermosos y querido como un 
hijo único. Este amor bondadoso es distinto al que se menciona en el texto. 
 
136 Veintidós formas del deseo. Estas metáforas se encuentran en el f2b de la Joya de las Realizaciones (ver 
nota 69). Aquí, el deseo de obtener la Iluminación se compara a la tierra, al oro, al primer día de la 
luna, al fuego, a una mina, a un alijo de piedras preciosas, al océano, a un diamante, al rey de las 
montañas, a la medicina, a un guía espiritual, a una gema que concede los deseos, al sol, a una 
canción, a un rey, a un tesoro, a una carretera, a un corcel, a una fuente de agua, a un dulce sonido, 
a un río, y a una nube. Cada metáfora representa un nivel diferente de experiencia del deseo de 
obtener la Iluminación. El venerable Lama de Chone, Drakpa Shedrup (1675–1748) presenta una 
explicación concisa de cada una de ellas en su comentario (p 45–6, entrada 13). 

La distinción entre el deseo de obtener la Iluminación que “aspira” y  el que “se implica”, se 
describe como la diferencia entre querer ir a algún lugar y empezar a andar de verdad con la 
determinación de llegar a él. En el segundo caso, uno ha tomado los votos formales del deseo y 
actúa con la intención consciente de obtener la Iluminación para todos los seres conscientes. Ver p 
109–110 de entrada 31, comentario de la Joya de Kedrup Tenpa Dargye (1493–1568), un 
renombrado erudito de Sera Me. 

 
137 Los Nobles Sabios que lo han considerado…La cita se encuentra en f2a; la referencia precedente está 
en f.7b (entrada 71). 
 
138 Su práctica principal… De la versión breve de las Etapas del Sendero (p 310, entrada 63). El 
contexto entero es como sigue: 
 

Viga maestra del sendero mayor, el deseo; 
Fundamento, apoyo para los de las actividades poderosas, 
Elixir alquimista para convertir las dos acumulaciones; 
Mina de oro de mérito, llena a rebosar de bondad. 
Los príncipes bodhisatvas, sabiendo esto, 
Hacen de este deseo, que es como una joya preciosa, 
   su práctica principal. 

 
Las “dos acumulaciones” son el conocimiento y la virtud, que producen los cuerpos de un Buda 
(ver nota 32). 
 
139 Ritual de Eliminación. No se han localizado los textos clasificados. 
 
140 Sutra de los Tres Montones…. Estas cuatro enseñanzas del Buda se encuentran en las entradas, 39, 
21, 33 y 10 respectivamente. 
 
141 La oración del Buda, Darma y Sangha. Una oración tradicional para tomar refugio y desarrollar el 
deseo de obtener la Iluminación, es así: 



 
 Voy por refugio hasta que alcance la Iluminación 
 Al Buda, Darma y la Sangha más elevada. 
 Por el mérito de dar y otros buenos actos hechos por mi  
 Pueda convertirme en un Buda  
 Para ayudar a todos los seres conscientes. 
El Buda, Darma y Sangha se explican en la nota 110. 
 
142 Estadios de la Meditación. Esta cuestión la explica el Noble Tsongkhapa en f 89–92 de su breve, 
Etapas en el Sendero (entrada 60). En su versión más extensa f 191–202 (entrada 61) cita las Estadios de 
la Meditación, un tratado en tres partes del maestro Kamalashila, maestro budista del siglo octavo 
(entrada 1). Kamalashila era conocido por defender con éxito la enseñanza budista india de la 
meditación en presencia del rey tibetano Trisong Detsen. Sus oponentes eran monjes chinos que 
sostenían, equivocadamente, que meditar en la nada era beneficioso. 
 



 





 



 
Curso I: Las enseñanzas principales del budismo 
 
Las Etapas a la Iluminación  (Lam Rim). Nivel Uno 
 
Clase novena 
 
 

EL TERCER SENDERO: LA VISIÓN CORRECTA 
 

 
XIV. Por qué necesitas la visión correcta 

 

 
 
 

legamos ahora a la tercera de las cuatro partes que componen el cuerpo principal del 
tratado: la explicación de la visión correcta. Tiene cinco secciones; la primera, donde 

se explica por qué es necesario meditar en la visión correcta, se expresa así en el siguiente 
verso del texto raíz. 
 

 
  
                                                   (9) 

 
Puedes dominar la renuncia y el deseo por 
   la Iluminación,  
Pero a menos que poseas la sabiduría  
   que percibe la realidad,  
No podrás cortar la raíz de la vida cíclica. 

L 



 
4 

Esfuérzate en los medios para percibir la  
   interdependencia. 

 

 
 
Lo que dice el verso es lo siguiente: “a menos que poseas esta profunda visión correcta de 
la vacuidad” –a menos que tengas la sabiduría que percibe la realidad o verdad última– no 
podrás eliminar la raíz de la vida cíclica, es decir, aferrarse a una “entidad autoexistente”, 
por más que te esfuerces en la renuncia perfecta y en el deseo por la Iluminación (y las 
demás prácticas del “método”). Es así porque dichas prácticas solas no actúan como 
antídoto directo contra tu aferramiento. 
 

 
 

Y esto no es todo. La persona que carece de esta profunda visión podría alcanzar 
varios niveles hasta llegar al primero de los cinco senderos del vehículo mayor, el sendero 
de acumulación, valiéndose solo de la renuncia y el deseo por la Iluminación. Pero no 
podría llegar más lejos. Si fuera un seguidor del vehículo menor, ni tan siquiera podría 
alcanzar el segundo sendero de esta categoría, el sendero de “preparación.”143 

 

 
 

En cambio, supón que tu mente está colmada del pensamiento de la renuncia y del 
deseo de obtener la Iluminación para cada ser consciente, y además abres tus ojos a esa 
visión profunda. Entonces sí serás capaz de obtener los diversos niveles y senderos del 
vehículo mayor, desde su segundo sendero (también denominado “preparación”) en 
adelante. A partir de este momento todo lo que hagas adquiere un poder muy especial que 
te traslada al estado de libertad y conocimiento absolutos. 
 



 
5 

 
 

Todos los aquí presentes nos hemos determinado a liberar a los seres conscientes pero, 
a menos que encontremos un modo eficaz para hacerlo, no será más que una noble 
intención. Por ello, ya desde los mismos inicios debemos enfocarnos hacia esta perspectiva: 
“Voy a encontrar el sentido último de la visión profunda que corta la raíz de la vida cíclica”. 
Existe una clase de visión correcta denominada “mundana” con la que percibes la ley de las 
acciones y sus consecuencias. Esta visión, por sí sola, no es suficiente. A nivel último está 
vinculada, por cierto, a la visión que comprende que no existe una entidad autoexistente. 
 

 
 

Algunos sabios no budistas pueden alcanzar un estado de meditación profundo y 
unipuntualizado –y obtener los ocho niveles de concentración y la ausencia de forma144–. 
Pero les falta la visión correcta que les permite comprender que lo autoexistente no existe y 
como consecuencia de ello ni siquiera pueden reducir un poco las emociones dañinas –y 
mucho menos eliminarlas–. Como dice el sutra llamado el Rey de la Concentración 
 

 
 
 

Los mundanos meditan en la concentración, 
Pero no destruyen el concepto de entidad autoexistente,  



 
6 

Esto alimenta sus pensamientos insanos,  
Los agita y terminan como en la meditación de Udraka.145 

 

 
 
Nuestra tendencia de aferrarnos a alguna “entidad autoexistente” es la raíz misma que 
produce nuestra vida cíclica. Para eliminar esta raíz debemos desarrollar la visión que 
percibe que dicha entidad no existe. Tal y como el mismo tratado señala: 
 

       
 
Supón que analizas, ves la no autoexistencia de las cosas, 
Y supón que meditas en lo que has visto: 
Esto es lo que te lleva a obtener el nirvana 
–Solo esto puede dirigirte a la paz–. 

 

 
Para tener libertad debes eliminar de raíz este aferramiento a una “entidad autoexistente”. 
Para conseguir eliminarlo debes meditar en que nada tiene entidad autoexistente: debes 
encontrar un sendero o un punto de vista mental que sostenga las cosas de manera 
completamente opuesta al modo en que ahora te aferras a una “entidad autoexistente”. 
Puedes esforzarte todo lo que quieras en prácticas como la caridad, la moralidad, etc., pero 
sin meditar en la ausencia de la entidad autoexistente nunca podrás alcanzar la libertad. Tal 
y como afirman los Cuatrocientos Versos: “No hay una segunda puerta hacia la paz”.146 Esta 
sabiduría que percibe que la autoexistencia no existe es otro “sin ella, nada consigo” en 
relación a liberarnos de la rueda de la vida. 



 
7 

 

 
La sabiduría en sí misma, sin embargo, tampoco es suficiente. La compasión es 

también un “sin ella, nada consigo”. Y por esto decimos que debes poseer “el método” y 
“la sabiduría”, nunca el uno sin el otro. Tal y como leemos en el Sutra de Vimalakirti: 
 

       
 
La sabiduría que no está empapada del método es 
  esclavitud. 
La sabiduría empapada del método es libertad. 
El método que no esté empapado de sabiduría es  
  esclavitud. 
El método empapado de sabiduría es libertad.147 

 

 
 
El resultado al que aspiramos son los dos cuerpos de un ser iluminado: el “cuerpo del 
Darma” y el “cuerpo de la Forma”. Para conseguirlos es preciso fusionar perfectamente los 
dos grandes montones de bondad. Para ello debemos apoyarnos en el método y la 
sabiduría, uno siempre junto al otro. Como nuestro glorioso salvador, el ser realizado 
Nagaryuna ha escrito: 

 



 
8 

 
 
Por esta virtud, puedan todos los seres 
Completar la acumulación de mérito y sabiduría. 
Puedan ellos obtener los dos últimos (Cuerpos) 
Que son producto del mérito y la sabiduría.148 

 

 
 
El ilustre Chandrakirti también dejó dicho: 
 

Con las alas de lo convencional y lo real desplegadas,  
El rey de los gansos vuela en el centro de la formación  
  junto a los demás.  
Todos los seres, espoleados por el viento de la virtud, 
Alcanzan la lejana orilla del océano de cualidades  
  de los Vencedores.149 

 

 
 

Aquí la palabra “convencional” se refiere al “método”, al deseo de obtener la Iluminación 



 
9 

para todo ser; “real” se refiere a la “sabiduría” –es decir, la visión correcta–. Un gran pájaro 
puede elevarse por el cielo sin obstáculos gracias a sus dos alas, del mismo modo la persona 
que quiere viajar a la orilla más lejana, donde poseerá cada una de las cualidades de los 
Budas Vencedores debe contar con el método y la sabiduría –el deseo por la Iluminación y 
la visión correcta– y mantenerlos juntos. Una persona que tiene uno sin el otro es como un 
pájaro con un ala rota. No puede emprender el viaje. 
 

 
 

“¿Cómo puedo conseguir esta visión?” te puedes preguntar. No te servirá cualquier 
cosa: más bien has de seguir alguna de las escrituras enseñadas por los Conquistadores 
iluminados –una enseñanza verdadera y que trate lo “literal”–. En general hacemos 
distinción entre enseñanza “literal” y “figurativa”: es “literal” cuando su naturaleza es 
última y es “figurativa” cuando su naturaleza no es última. Las escrituras “literales” son las 
que se refieren principalmente a la verdad última, mientras que los otros tipos de escrituras 
se denominan “figurativas”. 
 

 
 

No todos los sabios de antaño eran capaces de clarificar el significado verdadero de las 
escrituras literales y figurativas. Para comentar la intención verdadera de lo “literal” fue 
necesaria la intervención del salvador Nagaryuna, como ya predijeron los mismos Budas. El 
tuvo la habilidad de introducir un sistema completo para clarificar lo “literal” y la visión 
profunda, tal y como pretendían los Budas Vencedores. Lo hizo a través de la Raíz de la 
Sabiduría y otros trabajos en su aclamado “Colección de Razonamientos del Camino 
Medio”, todo ello basado en la escritura conocida como La Comprensión que no Cesa.150 



 
10 

 
 

Mas tarde aparecieron los maestros, Budapalita, autor del comentario que lleva su 
nombre, y Aryadeva, que compuso los Cuatrocientos Versos sobre el Camino medio y otros 
títulos. Y especialmente el maestro Chandrakirti que, siguiendo el propósito del ser 
realizado Nagaryuna, escribió varios trabajos, entre ellos Una Clarificación de las Palabras (que 
explica las palabras de La Raíz de la Sabiduría del maestro Nagaryuna) y Entrar en el Camino 
Medio (que aborda el significado de la Raíz).151 

 

 

 

 

Aquí, en la Tierra de las Nieves, el Tíbet, fue el gentil protector Tsongkhapa y solo él, 
quien elucidó con precisión absoluta y sin el menor rastro de error, el verdadero sentido de 
estos tratados. Por lo tanto, vosotros y yo deberíamos seguir el excelente sistema del más 
elevado de los seres realizados, Nagaryuna, y de sus hijos espirituales. Deberíamos 
apoyarnos en los grandes textos del omnisciente Noble Tsongkhapa y en sus ilustres y 
maravillosas palabras. Tal y como señala Entrar en el Camino Medio: 
 

 



 
11 

No hay camino hacia la paz para los que se han 
  apartado del sendero,  
Del sistema enseñado por el Maestro Nagaryuna,  
Han perdido las verdades, la convencional y la real. 
Quienes han perdido las verdades no pueden ser libres.152 

  

 

 
 
El incomparable Atisha también ha dicho: 

 
El estudiante de Nagaryuna fue Chandrakirti 
Las instrucciones transmitidas por ellas  
Te hacen ver la realidad, la verdad.153 

 
Puedes ver, pues, que este profundo punto de vista acerca de las cosas es indispensable 
tanto en las enseñanzas públicas como en las secretas. 
 

 
 

Hablando en general, hubo cuatro grandes escuelas del pensamiento budista que 
provenían de la India –la “tierra del Realizado”–. Los miembros de la sección Vatsiputriya 
de la escuela Detallista154 sostienen que aquello que tratamos de comprender como no 
existente es cualquier entidad estática, singular e independiente. Otros miembros de la 
escuela Detallista, así como la escuela  “de las Escrituras”155 sostienen que lo que tratamos 
de negar es, aquello que puede subsistir por sí mismo, que existe de un modo sustancial. 
 



 
12 

 
 

La escuela “Solo Mente”156 sostiene que aquello que tramos de comprender como no 
existente es cualquier ejemplo de sujeto que sostiene un objeto y de objeto sostenido por 
un sujeto que sean de una “sustancia”157 diferente. La conocida como “Independiente”, una 
parte de la escuela Camino Medio,158 sostiene que lo que tratamos de refutar es un objeto 
que existe de un modo propio, en vez de haber sido establecido como existente, 
simplemente por aparecer a una consciencia válida.159 

 

 
 

Finalmente, la sección “Implicación” de la escuela del Camino Medio160 sostiene que 
aquello que tratamos de ver como no existente es un objeto que existe por su propio lado, 
en vez de existir simplemente gracias a un concepto proporcionado por nosotros mismos. 
 

 
 

En los versos de los Tres Senderos Principales nuestro gentil protector, el gran 
Tsongkhapa, nos anima a intentar percibir la interdependencia, como dice la línea, esfuérzate 
en los medios para percibir la interdependencia. Esto es lo que nos dice en lugar de: “Esfuérzate en 
los medios para percibir la vacuidad”, y ello obedece a una razón extremadamente 
importante. 
 

 
 

Las diferentes escuelas tienen diferentes maneras de explicar la “interdependencia”. El 
grupo Funcionalista”161 sostiene que cuando algo es “interdependiente” se debe a que ha 
surgido de diversas causas y condiciones. Esta afirmación no les permite establecer la 
interdependencia de los objetos que son estáticos y no tienen causas. 
 



 
13 

 
 

El grupo “Independiente” tiene una manera un poco mejor de describir la 
interdependencia. Afirman que una cosa es interdependiente siempre y cuando existe 
dependiendo de sus partes. De este modo pueden establecer la interdependencia tanto de 
los objetos transitorios como de los objetos estáticos: tanto para los que tienen causas 
como para los que carecen de ellas. 
 

 
 

La manera en que el último grupo, el que denominamos de la “Implicación”, decide si 
algo es interdependiente o no es más sutil que todas las demás. Sostienen que algo es 
interdependiente cuando tenemos dos cosas  –una base razonable sobre la que otorgar un 
nombre y una idea razonable que nominar– y la consecuencia es un objeto al que hemos 
dado un nombre. 
 

 
 

Esta forma sutil de interdependencia no es, en sí misma, la manera de percibir la 
vacuidad, pero hay una buena razón para presentar la interdependencia –la interpretación 
de la causa y el efecto aceptada por todas las escuelas– aquí, justo al principio. En primer 
lugar impide que los estudiantes caigan en el extremo contrario, el de creer que si todas las 
cosas son vacías no pueden existir en absoluto. En segundo lugar, una comprensión 
correcta de la interdependencia conduce hacia la percepción de la vacuidad. Y así, concluyó 
nuestro Lama, existe un motivo crucial para presentar las instrucciones de la 
interdependencia al principio –son el primer peldaño para llegar a percibir la vacuidad–.  

  
  

XV. ¿Qué es la visión correcta? 
 

 

L 



 
14 

a segunda de las cinco secciones de nuestra exposición sobre los tres senderos principales 
nos remite a la pregunta: ¿qué es la visión correcta? La respuesta aparece en el siguiente 
verso del texto raíz: 
 

 
  

                                       (10) 
 
Una persona ha entrado en el sendero que 
   complace a los Budas, 
Cuando en todos los objetos del ciclo o más allá,  
Ve que la causa y el efecto nunca fallan  
Y cuando éstos pierden toda su sólida  
   apariencia.   

 

 
 
La línea que dice, cuando en todos los objetos, nos introduce al tema a considerar: lo que 
veremos como vacuo. Las palabras causa y efecto nos llevan al razonamiento lógico clásico 
para probar que los cosas son vacuas: “porque son interdependientes”. La línea que dice, 
pierden toda su sólida apariencia nos presenta la premisa que debe ser probada por la razón. 
 

 
La expresión todos los objetos se refiere a cada uno de los objetos, desde la materia física 

básica hasta la omnisciencia de un Buda. Todos existen dependiendo de sus partes, por ello 



 
15 

se puede decir que su causa y el efecto nunca pueden fallar. La antítesis, que pretendemos rebatir, 
es que estos objetos tengan la existencia sólida que parecen tener: que existan de manera 
genuina. Cuando pierden toda su sólida apariencia –es decir, cuando percibimos que no hay una 
sola cosa en el universo que tenga existencia genuina o verdadera –hemos encontrado el 
sendero que complace a los Budas. 
 

 
Si buscamos la raíz que nos mantiene atados, a vosotros y a mí, al círculo de la vida, 

damos con la ignorancia, con nuestro aferramiento a la “entidad autoexistente”. Para cortar 
esta raíz debemos desarrollar la sabiduría con la que comprendemos que “lo autoexistente” 
no existe. Si tuviésemos que plantear la no autoexistencia de manera detallada, tendríamos 
que emplear varias secciones de los tratados sobre las Etapas del sendero; un ejemplo sería 
el “análisis en cuatro puntos”.162 Aquí, no obstante, sólo haremos una  breve presentación 
de los puntos más vitales acerca de la visión correcta, y usaremos el razonamiento clásico 
basado en la interdependencia. 
 

 
Cualquier objeto existente es resultado de algo que nominar y de algo que nomina. No 

existe un solo átomo en el universo que no se valga de este proceso –nada existe por su 
propio lado–. Yo mismo también soy un producto: se han unido dos elementos –mi cuerpo 
y mi mente– y se han nominado “yo”. Yo no soy más que esto. No hay “yo” que exista por 
su propio lado; no hay un “yo” que no dependa de que alguien sobre la base de mi cuerpo 
y mi mente, confiera el nombre. De hecho, ni mi cuerpo ni mi mente existen por su propio 
lado. 
 



 
16 

 
 
 Esto lo podemos expresar con una afirmación lógica clásica: 
 
Considera todos los objetos,  
Los del ciclo y los que están más allá. 
No tienen una existencia sólida y verdadera como creo;   
No pueden existir por su propio lado,  
Porque son interdependientes. 

 

 
   
A lo que nos referimos cuando decimos “interdependencia” es a que todos los objetos 
están interrelacionados entre sí, y dependen unos de otros. Es decir, surgen en dependencia 
de otros objetos. Y por esto, es absolutamente imposible que puedan existir por sí mismos. 
 

 
 

Tomemos, por ejemplo, la manera en que nominamos al maestro cantor de un 
monasterio, o al gobernador de un distrito, o cualquier personaje similar. Primero debe 
existir una base razonable para nominar “maestro cantor”: debe haber una persona 
merecedora de ser el maestro cantor. También debe haber alguien, como el abad del 
monasterio, que diga “a partir de ahora éste será el maestro cantor”. Hasta que el abad no 
lo diga, hasta que el abad no aplique el nombre y el concepto  a  esa  persona, no podrá ser 
llamado maestro cantor –aunque tenga todas las cualidades requeridas para ser nominado 
“maestro cantor”–. 
 



 
17 

 
 

Si este no fuese el caso, y si la persona fuera un maestro cantor desde el principio, por 
sí mismo, sin la necesidad de que nadie le otorgara el nombre o la idea, entonces tendría 
que haber sido maestro cantor desde siempre –desde el tiempo en que estaba en el seno de 
su madre–. Y al nacer, todos habrían dicho, “¡aquí está el maestro cantor! 
 

 
 

Pero la gente no lo dijo porque llegar a ser el maestro cantor depende de muchos otros 
factores. No le llamamos a alguien “maestro cantor” hasta tener una base para conferir  ese 
nombre –un monje indicado para ser maestro cantor– y hasta que una persona autorizada 
para darle el nombre se lo da diciendo: “este es el maestro cantor”. Hasta este momento 
tampoco la persona en cuestión ha pensado “soy el maestro cantor”. Pero, una vez se le 
aplica el concepto “eres el maestro cantor” la gente empezará a referirse a él como al 
“maestro cantor”, y él también dirá “soy el maestro cantor”. 
 

 
 

El caso sería idéntico con un caballo. Juntamos  el  cuerpo y  la  mente  de un caballo –
éstas son todas las causas y condiciones apropiadas– y les adjudicamos el nombre 
“caballo”. Lo mismo con un edificio: no es más que un nombre adjudicado a un conjunto 
de partes que actúan como base para recibir dicho nombre. 
 



 
18 

 
 

Y lo mismo sucede para cualquier fenómeno: “a esto lo denominamos así y a aquello 
lo denominamos asá”. No es más que un nombre y un concepto aplicado al conjunto de 
partes que actúa como base del nombre. No existe la más mínima porción de algo que sea 
un objeto por sí mismo, divorciado de las partes a las que se les da el nombre. 
 

 
 
 

“Pues bien” –podrías pensar– “si un objeto no es más que lo que se etiqueta, entonces 
puedo salir a la calle y llamar cobre al oro, o cántaro a la columna y esto es lo que serían”. 
Pero no; decimos que las cosas no son más que una etiqueta, sin embargo, para que la 
etiqueta pueda ser aplicada, la base que la recibe debe adecuarse a la etiqueta en cuestión. 
 

 

 
 

Cuando aplicamos una etiqueta deben estar presentes tres condiciones. Son: 1) el 
objeto debe ser conocido por una percepción convencional; 2) ninguna otra percepción 
convencional puede negar su existencia; y 3) tampoco un análisis último puede negar su 
existencia. Estas tres condiciones han de estar presentes. 
 



 
19 

 
 

Ahora vamos a ver lo que significa que una percepción convencional ha sido negada 
por otra. Pongamos que estoy de pie mirando un espantapájaros que se encuentra a cierta 
distancia, alguien me dice, “allí hay un hombre” y le creo. Luego viene otro y nos dice “tan 
solo es un espantapájaros”. Nuestra percepción inicial de que aquello era un “hombre” se 
desvanece. Esto indica que la base no era coherente con el nombre imputado. 
 

 
 

Y todavía hay más –se puede ir de un lado a otro imputando todo tipo de nombres, 
podemos decir “los conejos tienen cuernos” pero esto no va a hacer que tales cuernos 
existan: no es una base coherente para otorgar una etiqueta. Por lo tanto, necesitamos un 
estado mental coherente y convencional que aplique un nombre a un conjunto racional de 
partes que actúan como la base a la que damos nombre –y que, en realidad, existe–. 
 

 
 

De ese modo también cuando tenemos que nominar a alguien como gobernador de un 
distrito hace falta una persona apropiada para recibir el título –debemos tener una base 
coherente para otorgarle la etiqueta–. No escogeríamos a un analfabeto para nombrarle 
gobernador. 
 

 



 
20 

Si cualquiera de estas cosas existiera por su propio lado, no dependería del conjunto de 
partes que nominamos y cada una tendría que existir ya, por su propio lado. Pero esta no es 
su naturaleza: las cosas sólo pueden existir dependiendo de un conjunto de partes al que 
nominamos. Y por esto no existen por su propio lado, no existen genuinamente y no 
existen verdaderamente. 
 

 
 

Podemos coger a algún dirigente local; será un dirigente mientras le llamemos 
“dirigente”. No existe allí afuera, por su propio lado. Sin embargo, a nosotros, nos parece 
que el dirigente sí existe afuera, por sí mismo, y asentimos a esta apariencia. Un jefe que 
pudiera existir tal y como creemos es, precisamente, lo que no existe y queremos llegar a 
comprender. 
 

 
 

Lo mismo sucede con el “yo”. No es algo que exista afuera, por encima de mi cuerpo y 
mente. Es solo algo que se me aparece porque le he dado un nombre: he cogido el 
conjunto de partes y les he puesto la etiqueta, el concepto “yo”. El “yo” es solo un nombre. 
 

 
 

El proceso de etiquetar es así. La base a la que se le otorga un nombre existe afuera. 
Nosotros proporcionamos el concepto que da el nombre y el nombre en sí. Ya tenemos 
algo etiquetado –y no es más que esto–. 
 

 



 
21 

 
 

Podemos ilustrar esta idea con un edificio en construcción. Supongamos que alguien 
acaba de levantar tres estancias nuevas, cada una tiene el mismo atractivo diseño. No 
podemos hablar de “los dormitorios” ni de cualquier otra función desde el principio, antes 
de que se les haya otorgado sus diferentes nombres. Pero llega el propietario y le da un 
nombre diferente a cada estancia: “ésta servirá como dormitorio y ésta otra será la cocina”. 
Sólo después pensamos para nosotros “estos son los dormitorios” o “esta es la cocina” –
solo a partir de entonces puede cada espacio existir como tal–. Podemos tener una base 
para un nombre –un grupo de estancias– pero hasta que no las nomine quien les da el 
nombre, no lo son. De modo que un edificio no es más que algo etiquetado con un 
nombre y un concepto. Y no estamos hablando sólo de edificios; ocurre lo mismo con 
cualquier entidad existente: debemos considerarla como el producto del proceso 
etiquetador y no como la base que recibe la etiqueta. 
 

 
 

Esto se aplica también al “yo” convencional –sólo existe en la medida en que lo 
etiqueto con un concepto–. Todos tendemos a pensar en el “yo” como en algo más que la 
mera elección de un nombre; tenemos una vívida imagen mental del mismo como si 
estuviera allí afuera, por su lado, como un experimentador íntimo de sentimientos, placer, 
dolor, o lo que sea. Al estado mental que se aferra de tal modo a este “yo” le llamamos, “el 
aferramiento innato a un yo autoexistente”, también llamado, “la visión innata 
destructible”.163 Este “yo” tan vívido que se sostiene a sí mismo y al que dicho estado 
mental se aferra, es la autoexistencia que hemos de negar. Tal y como también ha dicho el 
glorioso Chandrakirti: 
 



 
22 

 
 
Lo que llamamos “autoexistencia” es la naturaleza o estatus de cualquier objeto que no depende de nada. La 
inexistencia de esto es la “no autoexistencia”.164 

 

 
 
Ahora, el yo convencional –el que sí existe– solo es algo que hemos creado con una 
etiqueta, usando una base para etiquetar y una idea que conferir a la etiqueta. A esto se 
refieren aquellas líneas del ritual del Atemorizante Secreto, que empiezan así: “Puesto que 
cada objeto etiquetado, depende…165 El mismo sentimiento se expresa en otros lugares, en 
el ritual para la enseñanza secreta del Gozo Más Elevado: “Como una ilusión, simplemente 
etiquetado con un concepto”.166 

 

 
 

Si entramos en el detalle minucioso, no debemos analizar la manera en que los objetos 
aparecen ante nosotros, sino más bien cómo nos aferramos a ellos. Lo mismo en cuanto al 
objeto cuya no existencia queremos establecer: no vamos a negar lo que aparece ante 
nosotros, sino más bien aquello a lo que nos aferramos. Este podría ser nuestro refrán: 
 

 
 

Permíteme comprender: 
Que las cosas son etiquetadas,  
Creadas por los conceptos. 
Que sólo pueden existir sobre la base  
Receptora de un nombre y de alguien que nomina. 
Que existen en dependencia de muchos otros factores; 
Que no existen allí afuera, por sí mismas. 

 



 
23 

 
 
 

Hablemos pues sobre aquello cuya no existencia llegaremos a comprender, en términos del 
objeto al que nos aferramos. Cuando empezamos a examinar si existe o no, la imagen que 
viene a la mente no es la del “yo” que hemos creado con nuestras etiquetas, sino más bien 
un “yo” que parece existir allí afuera, por sí mismo. Por tanto, el objeto al que nos 
aferramos no es el “yo”, entendido como una simple etiqueta aplicada a nuestro cuerpo y 
mente, sino más bien un “yo” que parece existir allí afuera por sí mismo, sobre el conjunto 
del cuerpo y la mente. 
 

 
 

Pongamos un ejemplo; se está haciendo de noche y ves un trozo de cuerda en zigzag. 
De inmediato le pones un nombre y piensas para ti “¡Oh, una serpiente!”. Te olvidas de 
que has sido tú quien le ha puesto el nombre y empieza a parecer que hay una serpiente, allí 
afuera, por sí misma. Lo que tratamos de afirmar que no existe no es lo que parece ser justo 
en este momento. Más bien lo que queremos negar es aquello a lo que nos aferramos: que esta 
cosa que sostenemos pueda existir tal y como nos parece que existe. 
 

 
 

Lo mismo sucede cuando investigamos la idea del “yo”. Supón que alguien te llama 
por tu nombre. En principio, el “yo” que aparece ante ti es el convencional: piensas “me 
está llamando”. Pero luego quien te llama dice: “Así que tú eres el ladrón”, o algo parecido. 



 
24 

Entonces el “yo” empieza a hacerse más y más fuerte. Empiezas a pensar ¿Por qué me 
señala con el dedo? No fui yo quien le robó. No puede culparme a MI”. Empiezas a decir 
“yo, “yo”, y el “yo” comienza a parecer un “yo” capaz de sostenerse por sí mismo, un “yo” 
muy vívido. 
 

 

 
 

No estamos negando la existencia del “yo” corriente, convencional, el que apareció al 
principio. Tampoco negamos aquel “yo” que aparecía sosteniéndose a sí mismo, el que 
parecía existir verdaderamente. Ni negamos el “yo” que se sostiene a sí mismo y que existe 
verdaderamente. Al contrario, lo que estamos negando es que el “yo” pueda sostenerse a sí 
mismo, que el yo pueda existir genuinamente: Estamos negando cualquier “yo” que pueda 
existir de modo genuino: negamos cualquier “yo” que pueda existir de modo genuino. 
 

 
 

Y cuando niegas este “yo”, cuando te das cuenta que no existe. Cuando para ti este 
“yo” tan vívido que está allí afuera, por si mismo, que no necesita apoyarse en la mente ni 
el cuerpo, cesa, todo lo que queda es la simple vacuidad del “yo”, entonces, tal y como 
afirman los sabios has encontrado por primera vez la “visión del camino medio”. Y así has 
encontrado el “sendero que complace a los Vencedores”. 
 

 
 

Cuando llevas a cabo este tipo de análisis y buscas ese algo que tiene nombre, no 
podrás encontrar ni un solo átomo de nada en el universo que exista por sí mismo. No 
obstante, todo el funcionamiento normal del mundo es bastante lógico y adecuado; unas 
cosas hacen posible que sucedan otras, las cosas sirven para lo que sirven, pero solo de un 
modo aparente, de un modo convencional con el que estamos de acuerdo. 
 



 
25 

 

 
Un edificio, por ejemplo, puede ser un edificio sin tener ni un átomo de existencia 

”verdadera”; y aún y así, mientras las causas y las condiciones para que exista de ese modo 
estén juntas –mientras exista únicamente gracias a un nombre y a un concepto al respecto– 
puede servir para todo lo que un edificio se supone que sirve, y ser perfecto como tal. El 
reflejo de un objeto en un espejo nunca podrá ser más que algo que aparece a la mente y 
recibe un nombre; nunca merecerá la consideración de ser el objeto en sí, aunque pueda 
exhibir todo el funcionamiento normal de la causalidad: el reflejo no es más que una 
aparición, pero puede mostrarte si tienes la cara sucia o lo que sea. Por ello decimos que 
“para que una cosa exista es suficiente con que exista convencionalmente; pero el hecho de 
que no exista a nivel último, no basta para afirmar que no existe”. 
 

 
 

Cualquier persona que entienda la interdependencia tal como se ha descrito, empieza a 
desarrollar un fuerte convencimiento acerca de las leyes de los actos y sus consecuencias –y 
éstas se vuelven más y más importantes para él–.  
 

 
 

Esto se debe a que, en primer lugar, los buenos actos dirigen al placer y los malos actos 
al dolor; cada causa está conectada con su resultado correspondiente –nunca puede fallar y 
producir un resultado diferente–. Esta relación invariable es producida por la 
interdependencia. 
 



 
26 

 
 

Una vez entiendes en qué sentido la “interdependencia” se refiere a la carencia de la 
existencia genuina, comprendes por implicación que la interdependencia en forma de causa 
y efecto es, en un sentido meramente convencional, del todo adecuada e infalible. Esto te 
permite un convencimiento de total de las leyes que gobiernan todas las acciones y las 
consecuencias –sean las que atañen a la vida cíclica o a las que están más allá–. 
 

 
 

Se puede afirmar, pues, que al depender de otras cosas, ningún objeto puede existir 
genuinamente. El hecho de que nada tenga una existencia genuina es lo que hace posible 
que la ley de causa y efecto sea perfectamente veraz. Y el hecho de que todo el 
funcionamiento de la ley de causa y efecto sea perfectamente veraz hace posible que las 
semillas se conviertan en brotes, los brotes en granos, y todo lo demás. 
 

 
 

Supón que éste no fuese el caso y las semillas de cebada,  o  cualquier  otro cereal, 
existieran  genuinamente; nunca llegarían a convertirse en brotes. Tampoco los niños se 
podrían convertir en adultos, ni ningún proceso similar tendría lugar. Si los nacimientos 
más elevados existieran de modo genuino, sería imposible para una persona en un 
renacimiento superior descender a los infiernos. Si los seres conscientes ordinarios 
existieran de modo genuino, sería imposible para ellos convertirse en un Buda. Los dilemas 
lógicos derivados de ser algo que existe “de modo genuino” son muchos. 
 



 
27 

 
 

Lo que hemos explicado, concluyó nuestro Lama, transmite una enseñanza propia de 
la sección de la “Implicación”, de la escuela del Camino Medio: que estos dos principios –
causa y efecto o interdependencia, por un lado, y el hecho de que nada existe de modo 
genuino, por otro– van de la mano, uno apoya al otro–. 

 
 

Notas 
 
 

143 Sendero de preparación. El Budismo describe otro grupo de cinco senderos o niveles de logro 
espiritual, los senderos de acumulación, preparación, visión, familiarización y “no más aprendizaje”. 
Los cinco pertenecientes al sendero “mayor” difieren de los del sendero “menor” (ver nota 56). 
 
144 Los ocho niveles. Se refieren a formas de meditación intensamente profundas que conducen a 
nacimientos posteriores en las ocho secciones de los reinos de la forma y sin forma, las cuales 
siguen siendo consideradas como sufrimiento (ver nota 14). 
 
145 Los mundanos meditan en la concentración… El verso se encuentra en f44a-44b de esta famosa 
enseñanza del Buda (ver entrada 23). La cita que viene a continuación es el siguiente verso del sutra, 
del  f44b. Las palabras en la edición que hemos dispuesto son ligeramente diferentes, aunque la 
intención es la misma. Udraka era un sabio no budista que tras despertar de un largo periodo de 
meditación, se enfureció con unos ratoncitos que habían mordisqueado las impresionantes trenzas 
de su pelo. Por culpa de su odio, nació después en los infiernos. 
 
146 No hay una segunda puerta… Cita de f 13b del trabajo del Maestro Aryadeva (ver entrada 40 y 
nota 79). 
 
147 La sabiduría que no está empapada del método… Las líneas aparecen en el f 313a de este sutra 
famoso y se clarifica después (ver entrada 35). 
148 Por esta virtud puedan todos los seres… Líneas finales de los Sesenta Versos de Razonamiento del 
Maestro, a menudo utilizadas hoy día como oración de dedicación después de la buena actividad de 
escuchar una enseñanza. Original de f22b, entrada 5. 
 
149 Con las alas…Cita en f 212a de Entrar en el Camino Medio (ver entrada 74 y nota 129) 
 
150 La Comprensión que no Cesa. Una enseñanza famosa del Buda que le pidió un discípulo llamado 
así (entrada 49). La Raíz de la Sabiduría del Maestro Nagaryuna (200 D de Cristo) está clasificado en 
la entrada 4, para otros trabajos de su famosa “Colección” ver la biografía de la traducción inglesa 
de su Carta a un Amigo (p 10, entrada 95). 
 
151 Los maestros Budapalita… Para el comentario del Maestro Budapalita (500 D.C), ver entrada 85. 
El trabajo del Maestro Aryadeva ya ha sido registrado antes (ver nota 79) igual que Entrar en el 
Camino Medio del Maestro Chandrakirti (nota 129). Para Una Clarificación de las Palabras, ver entrada 
73. 
 
152 No hay camino hacia la paz… Del sexto capítulo del trabajo de Chandrakirti (f 205a, entrada 74). 



 
28 

De manera breve, las “dos verdades” mencionadas son lo que normalmente denominamos “verdad 
engañosa” y “verdad última”. Ambas son válidas y todos los objetos constan de las dos. La 
dependencia de los objetos (especialmente en el sentido descrito abajo, referente a conceptos y 
nombres) es su verdad convencional o engañosa. Su apariencia es “engañosa” porque a la mente de 
la gente normal aparecen como algo diferente de cómo son, en realidad. La verdad “última” (aquí 
denominada “real”) de los objetos es su ausencia de no-dependencia y se percibe por vez primera 
directamente en el importantísimo estado meditativo conocido como “sendero de la visión”. Ver 
esta verdad directamente hace cesar de inmediato el proceso a través del cual sufrimos. 
 
153 El estudiante de Nagaryuna fue Chandrakirti… Las líneas son de su trabajo sobre las dos verdades; 
ver f 72a, entrada 56. 
 
154 Escuela Detallista. Denominada así porque “consagran su estudio exclusivamente al comentario 
clásico conocido como Exposición Detallada, o también porque entienden el significado de la 
Exposición. (El Primer Dalai Lama, entrada 14p, 14). 
 
155 Escuela de las Escrituras. Se dice que el nombre proviene de que “esta escuela de filósofos 
sostiene que la escritura (es decir, el sutra) es válida, pero niega la validez de los comentarios 
clásicos, como los Siete Trabajos sobre el Conocimiento. 
 
156 Escuela Solo Mente. El nombre viene de la teoría de esta escuela en la que dice que “cada objeto 
existente es solo una parte de la mente”, aunque esta descripción general aparece más refinada por 
la propia escuela. 
 
157 Hecho de una “sustancia” diferente. Es decir, viene de cualquier causa principal o predisposición 
diferente. 
 
158 Parte de la escuela del Camino Medio, “Independiente”. Esta escuela se denomina así porque sus 
seguidores abogan por un camino medio que evita el extremo de pensar que las cosas existen (de 
modo genuino) y el extremo de pensar que las cosas no pueden existir (si no existen de modo 
genuino). Los “Independientes” son una de las dos partes de esta escuela; ellos creen que se debe 
dirigir a una persona hacia la visión correcta de que las cosas están vacías de una existencia genuina 
cogiendo un objeto independiente y analizándolo en términos comunes –en vez de empezar a partir 
de la propia visión incorrecta y tratar de demostrar lo absurdo de su posición–. Estos puntos son 
alumbrados por el gran Changya Rolpe Dordge –del que se dice que es una reencarnación anterior 
de Pabongka Rinpoché mismo– en su Sistemas Comparativos (p289, 305, 325 entrada 80). 
 
159 Consciencia válida. Cualquier percepción “razonable” normal –la mayoría de nuestras 
percepciones cotidianas–. Lo opuesto serían aquellos casos infrecuentes en los que percibimos algo 
equivocado, como confundir una hoja que se mueve con un animal pequeño mientras conducimos 
el coche, o creer en algo irreal que vemos bajo la influencia del alcohol o las drogas. 
 
160 Sección de la “Implicación”, de la escuela del Camino Medio. Denominada así por su creencia de que 
una línea de razonamiento que ponga de manifiesto lo absurdo del punto de vista del oponente, es 
suficiente para despertar en su mente la visión correcta de la naturaleza de la existencia (de nuevo 
ver Changya Rolpe Dordge, p 407, entrada 80) 
 
161 Grupo “Funcionalista”. Se refiere al colectivo de las escuelas, Detallista, Escrituralista y Solo 
Mente, pues todas afirman que las cosas funcionales existen verdaderamente. 
 
162 El análisis en cuatro puntos. Pabongka Rinpoché clasifica brevemente estos cuatro en su tratado 
sobre las Etapas ( entrada 47, f 362 – 377): 
 

1 Identificar lo que niegas. Cualquier objeto que pudiera existir verdaderamente. No puedes 
atrapar un ladrón si no sabes que aspecto tiene. 
2 Reconocer la necesidad. Si un objeto existe verdaderamente, debe ser verdaderamente uno o 



 
29 

verdaderamente muchos. 
3 Percibir que no es verdaderamente uno. Si tu fueras verdaderamente tus partes, no podrías decir 
“partes”, puesto que solo eres uno. 
4 Percibir que no es verdaderamente muchos. Si tu fueras verdaderamente tus partes, cuando tomases 
cualquiera de ellas, ésta serías tu –del mismo modo en que te queda con una vaca, cuando 
tienes una cabra, una oveja y una vaca, y separas a la cabra y a la oveja–. 

 
La conclusión es que, puesto que ni eres verdaderamente uno ni verdaderamente muchos, no 
existes verdaderamente. El Noble Tsongkhapa discute estos puntos en f 374–475 de sus Etapas 
Extensas (entrada 61) 
 
163 Visión innata destructible. Esta manera de considerar a las cosas se denomina “destructible”, tanto 
porque se enfoca en el yo –y yo un día pereceré– como porque la visión errónea en sí misma un día 
será corregida y desaparecerá. 
 
164 Lo que llamamos autoexistencia… Cita del comentario sobre los 400 Versos, del Maestro Aryadeva 
(nota 79). Ver f187b, entrada 72. 
 
165 Puesto que cada objeto etiquetado… Se encuentra en p 396 de la entrada 45. 
 

 
166 Como una ilusión… La línea entera se encuentra en f 16ª del trabajo, entrada 70. 
 
 



 30 

 

 
Curso I: Las enseñanzas principales del budismo 
Las Etapas a la Iluminación  (Lam Rim). Nivel Uno 
 
Clase diez 

 
   

XVI. Cómo Saber que tu Análisis aún es Incompleto  
 

 
 

a tercera de las cinco secciones relativas a la visión correcta explica cómo saber que el 
análisis que llevas a cabo en relación a la visión es aún incompleto. Este punto se resalta 

en el siguiente verso del texto raíz: 
 

 
 

                                 (11) 
 
No habrás comprendido el pensamiento  
   de los Sabios,  
Mientras estas dos ideas te parezcan dispares: 
La apariencia de las cosas –la infalible 
   interdependencia–; 
La vacuidad –mas allá de posicionarse–. 

 

 
 
Digamos que has meditado en las instrucciones previas y diriges tu punto de vista o visión 

L 



 31 

a analizar los fenómenos. Si tu análisis es realmente completo, la interdependencia y la 
vacuidad deben aparecer juntas, apoyándose mutuamente.  
 

 
 

A pesar de este hecho, parece que algunos antiguos sabios de la India y budistas 
tibetanos de antaño, eran incapaces de explicar la interdependencia, aunque parecían 
entender el concepto de carencia de existencia genuina. 
 

 
 

Lo que dice el verso, concluyó nuestro Lama, es lo siguiente: “Supón que tienes 
realmente una comprensión de esos dos conceptos a nivel individual: 1) la apariencia de las 
cosas –la interdependencia– y 2) la vacuidad –el hecho de que nada existe de modo genuino–. 
Pero supón que se te antojan características contradictorias –crees que ningún objeto puede 
poseer uno y otra al mismo tiempo–. 
 

 
 

“Considera estas dos ideas: 1) la interdependencia infalible, en que las causas (es decir, los 
actos) de una determinada naturaleza deben siempre conducir a resultados (consecuencias) 
del mismo tipo; y 2) la vacuidad, la idea más allá de posicionarse –el hecho de que ningún 
objeto del universo tiene un solo átomo de algo que pueda existir por sí mismo–. 
 

 
 

“Mientras se te aparezcan de este modo –mientras las dos ideas se te antojen dispares 
mutuamente excluyentes, como caliente y frío–, no habrás comprendido perfectamente la idea 
última del pensamiento de los Sabios, de los Budas”. 

 
 
 



 32 

 
  

XVII. Cómo saber que tu análisis es completo 
 

 
 

quí llegamos a la cuarta sección: cómo saber que el análisis que llevas a cabo, 
apoyándose en la visión que has desarrollado, es completo. Se explica en el siguiente 

verso del texto raíz: 
 

 
 
                                            (12) 

 
A partir de un punto, dejan de alternarse,  
    vienen juntas.  
El solo hecho de ver que la interdependencia  
    nunca falla,  
Te lleva a una comprensión capaz de destruir  
    la manera en que te aferras a los objetos.  
Así tu análisis basado en la visión es completo. 

 

 
 

He aquí lo que damos a entender cuando decimos que a partir de un punto, dejan de alternarse. 
Tenemos dos elementos: en primer lugar, el hecho de que el funcionamiento de las cosas, 
los buenos y malos actos, es totalmente apropiado, a pesar de que ningún objeto es más 
que una etiqueta, son tan sólo nombres. En segundo lugar, tenemos el hecho de que si 
intentamos buscar lo que recibió el nombre, sólo encontramos la vacuidad: no existe ni un 
solo átomo de existencia genuina en ningún objeto que hayamos considerado. 
 

A 



 33 

 
 

A partir de un punto adquieres la habilidad de explicar estos dos hechos ya que vienen 
juntas y dejan de alternarse. Es decir, llegas a darte cuenta que, tanto la vacuidad como la 
interdependencia, son aplicables al mismo objeto, sin contradicción en absoluto. 
 

 
Comprendes entonces que la interdependencia es infalible, consiste simplemente en 

valerte de un concepto para etiquetar el conjunto de partes que sirve como base para recibir 
la etiqueta. El solo hecho de ver que la interdependencia nunca falla te lleva a una comprensión que 
niega completamente la manera en que tiendes a sostener la existencia genuina, que se aferra 
a los objetos. Entonces, cuando piensas en la vacuidad comprendes la interdependencia, 
cuando piensas en la interdependencia comprendes la vacuidad. A propósito, esto es lo que 
quieren decir algunos sagrados sabios cuando afirman, “al comprender el secreto de la 
interdependencia, de repente aparece el significado de la vacuidad.”167 

 

 

 

Una vez todo esto te suceda, comprenderás que el tema central de la interdependencia 
es que nada existe verdaderamente. Y este hecho, que nada existe verdaderamente, tiene el 
poder para conducir tu mente hacia la experiencia, estable y segura, de que la 
interdependencia nunca falla. Así sabes que el análisis llevado a cabo, usando la visión pura 
de la sección “Implicación”, de la escuela del Camino Medio es por fin completo. También 
podemos decir, concluyó nuestro Lama, que habremos encontrado el pensamiento 
incomparable de Nagaryuna. 

  
 

XIII. Una enseñanza incomparable de la escuela “Implicación” 



 34 

 

 
 

a última y quinta sección en nuestra explicación de la visión correcta tiene que ver con 
una enseñanza sin igual, seguida por el grupo de la “Implicación”, de la “escuela del 

Camino Medio”. Esta instrucción se halla en el siguiente verso del texto raíz. 
 

                                          (13) 
 

Además, la apariencia impide el extremo  
   de la existencia;  
La vacuidad impide el de la no existencia,  
Y si entiendes que la vacuidad se pone de 
   manifiesto en la causa y el efecto,  
Nunca serás arrastrado por los puntos  
   de vista extremos. 

 

 
 
Todas las escuelas, excepto la de los miembros del grupo “Implicación”, sostienen que 
comprender la apariencia de las cosas te impide caer en lo que se conoce como el “extremo 
de pensar que las cosas no existen”. Mientras que comprender la vacuidad te impide caer 
en lo que se conoce como el “extremo de pensar que las cosas sí existen”. 
 

 
 

Sin embargo, la posición del grupo Implicación, es que ningún objeto que puedas 
imaginar tiene una existencia verdadera, aparte de esta mera apariencia. Comprender este 
hecho te impide caer en el extremo de pensar que las cosas existen –es decir, que existen en 
un sentido último–. Y debido a que esta mera apariencia misma no puede existir por sí 

L 



 35 

misma, comprender la vacuidad te libra de caer en el extremo de pensar que las cosas no 
existen –es decir, que no existen convencionalmente–. 
 

 
Desde el momento en que algo es interdependiente ya no tiene la posibilidad de ser 

nada más que algo que no existe genuinamente –algo que no puede sostenerse por sí 
mismo– Esta afirmación obedece a que ese algo debe existir dependiendo del conjunto de 
partes que sirven como base para recibir nuestra etiqueta. Observa el ejemplo de un 
anciano débil que es incapaz de levantarse de su silla por sí mismo, y ha de valerse de un 
apoyo –no se sostiene solo–. Aquí tenemos un caso similar: ningún objeto puede 
sostenerse por sí mismo, ningún objeto puede existir de modo genuino, en tanto en cuanto 
dependa de cualquier otro factor. 
 

 
 

Hablando en general, hay un sin fin de pruebas lógicas que se pueden utilizar para 
establecer el significado de la carencia de naturaleza autoexistente. Sin embargo, hay una 
que es la reina de todas ellas: “probar a través de la interdependencia”. Digamos que 
exponemos este argumento diciendo: 
 

 
 

Considera un brote, no puede existir de modo verdadero, 
Porque es interdependiente. 

 

 
Los miembros de algunas escuelas no budistas responderían “No estoy de acuerdo con tu 
razón”, dando a entender que “los brotes no son interdependientes”. Hacen esta 
afirmación porque creen que cada objeto en el universo es una manifestación de un Ser 



 36 

prístino. 
 

 
 

La mayoría de los antiguos budistas tibetanos caían en el extremo al que denominamos 
“pensar que las cosas cesan”, pues dirían que si algo no existe verdaderamente no puede 
existir en absoluto. Todas las escuelas que van desde la Solo Mente hasta las anteriores, el 
grupo conocido colectivamente como “Funcionalistas”, caen en el extremo de “pensar que 
las cosas son permanentes” pues no pueden explicar la interdependencia si aceptan que 
nada existe de modo genuino. Los miembros del grupo “Independiente”, dentro de la 
escuela del Camino Medio, aceptan la idea de la interdependencia pero no están de acuerdo 
con que algo interdependiente no pueda “existir por definición”. Esto equivale al extremo 
de pensar que las cosas son permanentes o estáticas. 
 

 
 

Los auténticos sabios de la escuela del Camino Medio hacen una cuádruple distinción: 
dicen que nada existe de modo genuino, pero no dicen que las cosas no existan para nada; 
todo lo que existe es una mera convención, aunque todo existe sin existir de un modo 
genuino. El error de los Funcionalistas y demás escuelas es que fracasan a la hora de 
distinguir entre estas cuatro distinciones: dos del tipo “nada existe” y dos del tipo “todo 
existe”. 
 

 
Según la escuela de la Implicación, se pueden evitar ambos extremos –pensar que las 

cosas son permanentes y pensar que las cosas cesan– tan solo con una afirmación lógica: 
“nada puede existir de modo verdadero porque es interdependiente”. La primera parte de 



 37 

la afirmación nos aparta del extremo de pensar que las cosas son permanentes; la segunda, 
del extremo de pensar que las cosas cesan. 
 

 

 
 

Mi precioso maestro, Chone Lama,168 siempre decía que las dos partes de la afirmación 
impiden, cada una los dos extremos –el de la permanencia y el de la cesación–. Lo explicaba 
así: el sentido literal de la primera parte de la afirmación, “nada puede existir de modo 
verdadero”, sirve para evitar el extremo de creer que las cosas son permanentes. Afirmar 
que algo no puede existir “de modo verdadero”, implica, no obstante que no es no 
existente; lo cual niega el extremo de pensar que las cosas han cesado. Y esta descripción, 
solía decir, basta para entender por nosotros mismos el procedimiento de la segunda parte 
de la afirmación “... porque es interdependiente” 
 

 
 

Comprendiendo esto, veremos por qué el glorioso Chandrakirti afirmó: 
 
Así pues, esta prueba que se vale de la interdependencia,  
Corta la maraña de toda visión errónea.169 

 

 
 
De este modo, hemos revelado que ningún objeto en el universo existe verdaderamente. 
Para poder afirmarlo nos hemos valido de la razón “porque es interdependiente”, y hemos 
demostrado que estos dos hechos nos impiden caer en cualquiera de los dos extremos. 
 También por este motivo leemos afirmaciones como la siguiente, procedente de la 
Sabiduría Raíz:  



 38 

 

 
 

Todo es correcto en cada cosa  
Para la cual el estado de la vacuidad es correcto.170 

 

 
 
O las bien ilustradas líneas de un sutra famoso: 

 
La forma es vacuidad 
La vacuidad es forma.171 

 

 
 
A propósito, estas últimas líneas se mencionan para revelar que la interdependencia es 
vacua y que la vacuidad es interdependiente. Te ayudará a comprender que cojas este 
mismo ejemplo y lo leas así: 
 

Yo soy la vacuidad 
La vacuidad soy yo. 

 

 
 
En resumen, concluyó nuestro Lama, las leyes de la causa y el efecto se adaptan perfectamente a 
cualquier entidad que carezca de existencia genuina. Si puedes apartarte de caer en los dos 
extremos, no cometerás grandes despropósitos en tu esfuerzo para desarrollar la visión correcta. 

PRÁCTICA 
 



 39 

   
XIX. Pon en práctica lo que has aprendido 

 

 
 
 

emos llegado a la última parte, la cuarta sección de nuestra explicación general del 
cuerpo principal del texto. Consiste en unas enérgicas palabras de ánimo –el lector 

debe tratar de identificarse con la verdad de estas instrucciones para luego ponerlas en 
práctica–. Tal como señala el último verso del texto raíz: 
 

 
 

                                         (14) 
 
Cuando hayas entendido tan bien como yo  
   los puntos esenciales  
De cada uno de los tres senderos principales 
   explicados. 
Entonces, hijo mío, aíslate,  
Haz vigorosos esfuerzos para alcanzar  
Tu deseo último con celeridad. 
 

 

 

 

H 



 40 

  
Este verso es una instrucción muy personal que el Noble Tsongkhapa, movido por 
profundos sentimientos de amor, nos ha concedido a todos los que pretendemos seguirle. 
Nos está diciendo, “en primer lugar trata de entender los puntos esenciales de los tres 
senderos principales tal como los he explicado; hazlo por medio de escuchar una y otra vez 
enseñanzas al respecto. Después, has de valerte de la contemplación para reconocer la 
veracidad de estos puntos; hazlo en retiro, en un estado de aislamiento que corte con todos 
los lazos de esta vida, y vive aplicando el principio de tener pocas necesidades materiales  y  
sentirse  satisfecho  con  lo  que  uno  tiene –mantén tus preocupaciones y actividades al 
mínimo–. Haz vigorosos esfuerzos por practicar así, actúa con celeridad, nunca te 
abandones y pospongas la práctica, y luego, hijo mío, alcanza el deseo último de todas tus 
muchas vidas”. 
 

 
 

Dentro incluso de estas palabras hay profundos puntos esenciales que el Noble ha 
usado refiriéndose a los temas principales. Por ejemplo, la palabra aíslate se refiere a aislarse 
no solo externamente –vivir en algún lugar apartado del bullicio y ajetreo de la vida– sino 
también de tu propia mente: evita que tu mente emprenda su viaje intercontinental habitual 
a través de los ocho pensamientos mundanos y a través de tus miles de esperanzas y 
temores diarios.172  
 

 
 

Haz vigorosos esfuerzos tiene su propio significado especial: no decimos, por ejemplo, que 
uno “se esté esforzando” cuando se empecina en cometer un mal acto. Los “esfuerzos” 
auténticos son los que haces con entusiasmo por lo virtuoso. 
 

 
 

Tu deseo último empieza realmente a partir de ahora y persiste hasta que te conviertes en 
un Buda. Y lo que el verso señala es que debes dedicar todo tu empeño en alcanzar tu 
objetivo ahora, con celeridad, ya que no sabes a ciencia cierta cuántos días te quedan de 
vida. 
 



 41 

 
 

¿Qué significa haz vigorosos esfuerzos? La gente como vosotros y yo podemos empezar 
una práctica por la mañana, como entrar de retiro para entablar una relación especial con 
algún ser santo, y cuando llega la noche empezamos a buscar el signo místico de que la 
práctica ha dado resultado –esperamos entonces ver cara a cara a alguna deidad, quizás oír 
una voz que nos diga que llegaremos a la Iluminación en tal fecha, tener una visión o un 
sueño especial–. 
 

 
 

Pero la práctica religiosa no es esto. Las escrituras señalan que incluso nuestro 
compasivo Maestro, el Noble Buda, tuvo que practicar durante tres “incontables” eones173 
antes de obtener el estado de la Iluminación. Vosotros y yo, tenemos que pensar “estoy 
dispuesto a pasar no menos de cien mil vidas con mi práctica, si hace falta”. 
 

 
 

Debemos invertir mucho tiempo en el estudio y el razonamiento y después meditar en 
las diversas Etapas del sendero a la Budeidad. Para ello tenemos que fijarnos un objetivo, 
practicar y después experimentar plenamente los tres senderos principales; nos diremos: 
“En el mejor de los casos, voy a obtenerlos en un día. Si me lleva un mes, lo consideraré 
aceptable. Pero, en el peor de los casos, intentaré por lo menos conseguirlos dentro de este 
año.” 
 

 
 

Deberíamos seguir las palabras de Gueshe Dolpa, uno de los Visionarios de la Palabra, 



 42 

quien dijo: 
 
¡Etapas del sendero! ¡Etapas del sendero! 
Todas se resumen en tres frases breves: 
“Mira a largo plazo” 
“Piensa a lo grande” 
“Mantén un ritmo”.174 

 

 
 
Lo que quería decir con la expresión mira a largo plazo era que necesitamos apuntar hacia el 
objetivo de convertirnos en un Buda. Piensa a lo grande significa considerar lo siguiente: 
“Para alcanzar la Iluminación voy a practicar todos los senderos, uno tras otro: los tres 
niveles de motivación y los de la enseñanza secreta –los niveles de creación y 
consumación”–. 
 

 
La gente que ve las cosas desde el lado mundano, aún sabiendo que han de morir en el 

plazo de un año, siguen haciendo grandes planes y actúan como si tuvieran que vivir cien. 
Desde el lado espiritual, vosotros y yo hacemos lo opuesto: somos demasiado poco 
ambiciosos en relación a la triple práctica de aprender, contemplar y meditar –incluso con 
las pocas oraciones que se supone debemos recitar diariamente–. Siempre escogemos la 
práctica más fácil, siempre pensamos en pequeño, decimos, “esto es todo cuanto puedo 
hacer”.  
 

 
 



 43 

Pero estamos equivocados: si realmente desplegamos el esfuerzo, no cabe duda de que 
podremos convertirnos incluso en un Buda. Tal y como señala la Vida del Bodhisatva:  
 

 
 
No seas cobarde y pienses 
¿Como voy a poder iluminarme?  
Los Que Así se han Ido dicen solo la verdad y  
Ésta es la verdad que pronunciaron.: 

 

          
 

“Incluso aquellos que viven como gusanos, 
Moscas, mosquitos, e incluso gérmenes, 
Obtendrán la insuperable y costosa Iluminación. 
Si se esfuerzan verdaderamente”. 

 

 
 

Aquí estoy yo, he nacido hombre, 
Y puedo distinguir entre el bien y el mal 
¿Qué va a impedir que me ilumine  
Si sigo actuando de un modo iluminado?175 

 



 44 

 
 

Por lo tanto, deberías pensar tan “pequeño” como puedas en cuanto a tus trabajos 
mundanos, pero tan a lo GRANDE como puedas en relación a tu vida espiritual. 
 

 
La frase mantén un ritmo significa que deberías evitar el tipo de práctica en la que das un 

paso adelante y dos atrás,  en  que  vas del esfuerzo intenso al total abandono –tumbado sin 
hacer nada–. Más bien deberías mantener una intensidad sostenida en el esfuerzo que 
aplicas a tu práctica espiritual: deja que fluya constante, como un gran río. Haz todo lo que 
esté en tu poder, concluyó nuestro Lama, para extraer la esencia misma de esta vida llena 
de posibilidades.  

 
 
 
 

LA CONCLUSIÓN 
 

 
  

XX. La Conclusión de la Explicación 
 

 
 
sto nos lleva a la última de las divisiones principales del tratado: observaciones finales 
que acompañan la conclusión de la explicación del texto. Se indican en el colofón que 

aparece tras el último verso del texto raíz: 
E 



 45 

 
Estas instrucciones le fueron impartidas a Ngawang Drakpa, un fraile del distrito 
de Tsako, por el ilustrado monje budista, el glorioso Losang Drakpa.176  

 

 
 
Algunos de vosotros, tras escuchar y pensar con esmero en los tres senderos principales 
que hemos explicado, podría haber llegado a comprender lo que significan realmente –y 
podríais desear pasar a la etapa siguiente–: meditar en estos senderos para que, en efecto, 
maduren en la mente. Si es así, necesitareis conocer una serie de visualizaciones 
apropiadas.177 

 

 

 

La primera línea del texto raíz: “Me postro ante todos los sagrados y elevados Lamas”, 
nos explica –de manera indirecta– los primeros pasos que habremos de dar. Estos incluyen 
visualizar a la asamblea tradicional de seres sagrados, lo que denominamos el “Campo de 
Acumulación”178, así como pasar por las prácticas necesarias para acumular un montón de 
buenos actos, y para purificarnos de los malos actos. En resumen, tendremos que usar una 
de las “prácticas preliminares” o textos parecidos que estén relacionados con el Sendero de 
Gozo o con el Sendero Rápido.179 

 

 

 

Incluso en las secciones en las que promueves una motivación correcta, vas a tener que 
hacer una revisión mental completa del sendero, desde el principio al fin. Lo cual significa 
que tendrás que pensar también en aquellas Etapas del sendero en las que tratas de 
reconocer lo valiosa que es tu vida de ocio y dones, cuánto cuesta encontrar una vida así. 
Existe una gran diferencia si, mientras meditas, mantienes tu mente llena de una 
motivación excepcional y auténtica –el deseo de convertirte en un Buda para beneficio de 
todo ser consciente, la actitud correspondiente al nivel de motivación mayor–. Las 
experiencias que te sobrevendrán en estas Etapas particulares serán para ti senderos que 



 46 

meramente compartirás con quienes vayan por los niveles menor y medio de motivación, 
pero no serán sus mismos senderos, ni sus mismas actitudes específicas.180 

 

 

Cuando llegas a la parte en la que vas por refugio puedes usar cualquier sistema –el del 
Sendero de Gozo y el Sendero Rápido o de la representación del Campo de Acumulación, 
relacionada con esta enseñanza– para visualizar a los seres que van a proporcionarte 
protección. Hay también dos maneras de imaginar cómo el néctar desciende de ellos para 
purificarte: puede envolver la parte externa del rayo de luz, o fluir hacia ti por el interior del 
rayo de luz tubular. 
 

 
 

Lo que el néctar debe purificar son nuestros malos actos pasados y todo lo que 
bloquea nuestro progreso espiritual. La raíz de todos estos problemas es la tendencia que 
tenemos, en lo más profundo de nuestro corazón, de estimarnos a nosotros en vez de a los 
demás. Por lo tanto, imagina que todos los malos actos y bloqueos se amontonan en una 
masa oscura en ese mismo lugar: tu corazón. 
 

 
La luz y néctar descienden por tu cuerpo y empujan hacia abajo toda esa oscuridad. En 

el interior de la tierra, bajo el aspecto de un gran cerdo negro181, se encuentra el Señor de la 
Muerte, sentado debajo de ti. Esta allí porque ansía tu vida y sus enormes mandíbulas están 
bien abiertas, mirando hacia arriba, esperando. En este punto es extremadamente 
importante que imagines la negra masa de tu corazón descender hasta su boca abierta –ello 
le satisface totalmente y así nunca más te querrá dañar–. 
 

 
 

Mientras tomas refugio, mantén en tu mente las dos razones que te impulsan a 
hacerlo.182 Si estos dos sentimientos son artificiales y forzados, tu refugio no será auténtico. 
Pero si son sinceros, tu refugio también lo será. 
 



 47 

 
 

Cuando en tu meditación practicas el deseo de llegar a la Iluminación para beneficio de 
cada ser consciente, hay un punto en el que imaginas que ya has alcanzado el objetivo, y 
esto te ayuda a conseguirlo de verdad en el futuro. Aquí visualizas que todos los habitantes 
del universo son puros, libres de todo tipo de malos actos u obstáculos espirituales. El 
universo mismo, el lugar en el que habitan esos seres, es un producto de sus actos 
colectivos –y por ello imagina que también es totalmente puro–. Esta instrucción tiene una 
gran importancia; procede de la misma fuente que las prácticas santas de las grandes 
tradiciones secretas, gracias a las cuales te conviertes en el Señor de un Mundo Místico. 
 

 
 

Seguidamente, en la meditación llegas a la práctica de los “inconmensurables”183, has 
de darte cuenta aquí de que estos cuatro no son solo lo que denominamos “cuatro lugares 
del Inmaculado” sino algo bastante diferente. La compasión, por ejemplo, no es solo 
compasión ordinaria: es la Gran Compasión y el amor bondadoso es el Gran Amor 
Bondadoso. 
 

 
 

En lo que respecta al orden de los cuatro inconmensurables, es importante que 
medites primero en el sentimiento de ecuanimidad hacia todos los seres. Esto encaja con el 
orden que adoptan dichos sentimientos en la instrucción en siete partes de la causa y el 
efecto, para desarrollar el deseo de convertirse en un Buda en beneficio de todo ser 
consciente. 
 

 
 

La siguiente sección en la meditación es la que llamamos el “deseo especial de obtener 
la Budeidad”.184 No es el deseo mismo, pero es muy efectivo para potenciar su desarrollo. 
 



 48 

 
 

Siguen a continuación unas notas sobre el siguiente paso en la meditación, en la que 
visualizas el “Campo de Acumulación”. Hay un árbol mágico en la base de la imagen, un 
árbol que te da todo lo que deseas. Imaginas que ha crecido de la unión entre tu propio 
mérito y el deseo de obtener la Iluminación de los seres que se encuentran en la asamblea. 
El Noble Tsongkhapa, en el centro del grupo, es de color blanco; esto simboliza la cualidad 
que él posee y que a nosotros nos gustaría tener: haber eliminado los dos tipos de 
obstáculos –los que nos impiden alcanzar el nirvana y la Iluminación total–. 
 

 
 

A la izquierda del Noble Tsongkhapa hay un volumen de escrituras que deberías 
visualizar como los Ocho Mil Versos sobre la perfección de la sabiduría.185 Está allí como 
símbolo de los niveles y necesidades de los diversos discípulos, según la agudeza de sus 
intelectos. Estos puntos, nos dijo nuestro Lama, eran una enseñanza oral de su propio 
maestro, el Gran Tutor –el Guardián del Diamante–.186 

 

 

 

En tu meditación, el volumen de la escritura te habla en voz alta, explicándote sus 
contenidos. Deberías imaginar que el libro te instruye sobre las prácticas en las que estés 
trabajando –la renuncia, el deseo de convertirte en un Buda para beneficio de todos los 
seres, etc.–. Nuestro Lama siguió dándonos unas instrucciones especiales sobre el “triple 
ser” que consiste en imaginar en el corazón del Noble Tsong Khapa a un ser santo, y en el 
corazón de este último, a otro ser santo. 
 



 49 

 
 

Cuando visualizas a los maestros pertenecientes al linaje de las “Bendiciones para la 
Práctica”, debes seguir los versos conocidos como “El Conocimiento que Revela el 
Mundo”.187 Aquí imaginas que todos estos personajes, a excepción del Guardián del 
Diamante, aparecen bajo la forma de Voz Gentil. Cuando visualizas este mismo linaje en la 
meditación según el manual del Ofrecimiento a los Lamas,188 hay una diferencia si te implicas 
en la práctica del Gran Sello. 
 

 
 

Las deidades tutelares y seres similares en la visualización se imaginan según el Sendero 
de Gozo y el Sendero Rápido. Esto significa que delante de ti tienes a los que pertenecen al 
grupo de las enseñanzas secretas, conocidas como “Insuperables”. A la derecha de la figura 
central se encuentran los del grupo del “Practicante Maestro”, detrás están los del grupo de 
la “Actividad” y a la izquierda, los del grupo de la “Acción”.189 

 

 
También puedes hacer esta visualización de otra manera. Imagina delante de ti al ser 

divino conocido como “Conjunto Secreto”. A la derecha de la figura central, el 
“Atemorizante”, a la izquierda el “Gozo Más Elevado” y detrás “Hevajra” u otro parecido. 
A su alrededor se encuentran las deidades del grupo del “Practicante Maestro” y a su 
alrededor los del grupo de la “Actividad”, luego el grupo de la “Acción”, etc.190 

 

 



 50 

 

Hay tres maneras diferentes de visualizar la casa de baños de cristal cuando llegas a la 
parte en la que imaginas que lavas el cuerpo de cada uno de los seres sagrados a modo de 
ofrecimiento. Puedes hacer aparecer una casa en cada una de las cuatro direcciones, o una 
en el este, o una en el sur. Imaginas que envías tres réplicas tuyas de manera que estén de 
pie delante de cada miembro de la asamblea. El acto de emanar muchos cuerpos de ti 
mismo aquí y en otros puntos de la meditación tiene un beneficio adicional: sirve para 
hacer madurar  el potencial de aprender a emanarte. En realidad obtendrás dicha capacidad 
cuando llegues a los diversos niveles del bodhisatva y la uses para el bien de los demás. 
 

 
 

Cuando llegues a la práctica preliminar final, la súplica, deberías utilizar principalmente 
el texto “Conocimiento que Revela el Mundo”. Si lo deseas, aquí se te permite imaginar en 
la figura central un “mandala del cuerpo” –un mundo secreto completo con sus habitantes, 
en distintas partes de su propio cuerpo–. Utiliza el que se encuentra en el Ofrecimiento a los 
Lamas.191  
 

 
 

En lo que respecta a las demás partes de la meditación –sean las relacionadas con los 
preliminares, la meditación principal o su correcta conclusión–, deberías referirte a los 
diversos textos sobre las Etapas del sendero a la Budeidad y aplicar las secciones 
apropiadas. Es muy bueno que, al concluir tu sesión de meditación, recites una oración de 
clausura, empezando con la línea “Que este buen acto, en representación de todos los que 
he hecho…”192 

 

He tenido la fortuna suficiente para recibir, concluyó nuestro Lama, estas instrucciones 
sobre los Tres Senderos Principales –tanto los versos como su comentario–, sentado a los pies 
de muchos sabios realizados y sagrados. Las oí de los labios sagrados de mi propio Lama 



 51 

precioso, mi protector y salvador, que es el noble que desea alcanzar la Budeidad para 
beneficio de todos los seres, y que era uno con el salvador Serlingpa.193 Y los oí de mi 
refugio, mi Señor, el Guardián del Diamante de Drupkang, cuyo nombre bendito mis 
labios apenas son merecedores de pronunciar: el bueno y glorioso Losang Ngawang Tenzin 
Gyatso. 
 

 
 

He tratado aquí de ofreceros tan solo una breve enseñanza sobre los tres senderos 
principales, utilizando las líneas del texto raíz como nuestra guía. Suplico a cada uno de 
vosotros que, por favor, seáis tan amables de aceptar lo que os ofrezco con mis palabras y 
ponerlo en práctica lo mejor que podáis. 
 

 
 

De este modo nuestro Lama nos bendijo y con alegría pronunció el verso con el que 
dedicamos una grandiosa buena acción, para el bien de cada ser consciente194. 

 
 
 
 
 

ORACIÓN 
 
 

 
 

   
XXI. La Oración de un Discípulo 

 

 



 52 

 
El es el Señor que pone en escena y luego  
   retira el espectáculo,  
Una miríada de océanos de poderosas actividades, 
Llevadas a cabo por los Vencedores de los tres tiempos, Para custodiar la tradición de la 
enseñanza que une  
   los dos caminos:  
El que fuera transmitido por Voz Gentil,  
Y el que procede del salvador Amoroso, 
El profundo pensamiento de los Vencedores.195  

 

 

El es un dios que se dirige al incomparable  
   misterio de su mente,  
Un tesoro que resplandece con las diez fuerzas,  
Para proclamar la mina de oro de los sabios; 
El es Losang Drakpa, de fama deslumbrante,  
Y las joyas del santo Darma llegaron a este mundo,  
Al ser derramadas de sus labios.196 
 

 
 
El es el reverenciado padre de todos los Vencedores;  
Bajo el aspecto de su hijo, de un joven,197 

Dio una enseñanza que extrae la esencia del néctar  
   de la crema de los ochenta mil,198  

El misterio de la palabra de los Budas:  
La denominada Tres Senderos Principales,  
Bien conocida como el Sol,  
En el cielo de la Palabra inmaculada. 
 



 53 

 
 
Sus versos no son esas palabras huecas, 
Supuestamente profundas, incompletas, 
Sino más bien un chorro de mil riquezas,  
Sus consejos proceden de la experiencia habida  
   en cada etapa del significado mismo. 
Los elevados senderos en su totalidad, 
Aquellos que capturan la gloria de la bondad del    
  mundo y la paz dondequiera que sea.199 
 

 

 
 
Ven, gran guerrero, que no temes lo que te hará sabio. 
Coge el arco de estos maravillosos libros,  
La Palabra verdadera, pública y secreta:  
Dispárala con la flecha veloz del razonamiento, 
  a la manera de los sabios 
Y atraviesas los corazones de quienes enseñan  
  lo falso a lo largo y ancho del mundo, 
 

 
 
¿Cuándo decidiré darle algún sentido al resto de mi  
   vida? 



 54 

¿Cuándo me desprenderé de la falacia de que hay 
   felicidad en esta vida? 
En un abrazo cegador me aferro a las cosas  
  buenas de este mundo,  
Mi amigo de siempre, es el enemigo de mi  
  felicidad eterna. 
 

 
 
Que ni en esta ni en mis vidas futuras, 
Deje jamás de reunir tantas cuantas causas 
Me proporcionen, a corto o largo plazo, los  
  dos cuerpos. 200 
Pueda obtener la belleza de los ojos que nos guían, 
A mi mismo y a los otros, 
Por los excelentes senderos establecidos por los  
  sabios y versarme en ellos. 
 

 
 
Aunque esta no es una responsabilidad que por mi  
  gusto hubiera aceptado nunca, 
He intentado plasmar su elocuencia 
Sobre blanco y negro lo mejor que he podido. 
Puedo haberme equivocado y perdido algunas palabras,  
  algunos significados o cosas parecidas; 
Me arrodillo ante mi lama y admito libremente 
  cualquier error cometido. 
 



 55 

 
 
Que por la pura fuerza blanca de actividades como esta  
  empresa que he concluido, 
Puedan mis pensamientos y los de otros 
  dirigirse hacia el santo Darma. 
Pueda ser ella la causa de que todos nosotros cortemos 
   con aquello que nos ata a esta vida, 
Y pueda ayudarnos a extraer la mejor esencia 
   del tiempo y oportunidad que tenemos. 
 

 
  
De modo que esta es la enseñanza sobre los tres senderos principales que ha impartido 
nuestro Lama y señor, el que nos ha concedido los tres tipos de amabilidad,201 nuestro 
salvador, el dios situado en el centro de nuestro universo, el mismísimo Guardián del 
Diamante, el bueno y glorioso Pabongka. El nos concedió muchas veces esta profunda 
instrucción, utilizando como guía las palabras del texto raíz. 
 

 
 



 56 

Se hicieron varias copias en las diferentes ocasiones en las que impartió la enseñanza; 
había cinco de estos manuscritos repartidos entre varias personas. Estos fueron recopilados 
por mi mismo, Suddhi Vadzra,202 monje del monasterio de Den, hombre que sufre por su 
falta de conocimiento espiritual, mero actor vestido de monje, el más simple de todos de 
todo el gran séquito de discípulos que se han postrado reverentemente y han tocado con 
sus cabezas el polvo santo de los pies del gran Lama, nuestro padre querido, cuya 
amabilidad no tiene precio. 

Pude terminar este trabajo gracias a las bendiciones del más elevado de todos los guías; 
las recibidas durante los muchos años que pasé a su lado mientras él vivía, y las que incluso 
ahora emanan de sus restos, de sus reliquias preciosas. 

He escrito estas páginas en el lugar donde descansan dichas reliquias, bañado por la luz 
que de ellas emana, en la santa ermita conocida como Tashi Chuling.203 

 

              
 ¡Pueda esto ayudar a todos los seres conscientes! 
 
 
 

UNA LLAVE SECRETA 
 

 
XXII. Una Llave Secreta para los Tres Senderos Principales 

 

 
 

quí está la “Llave Secreta para los Tres Senderos Principales” que consta de las notas 
compuestas por Gungtang.204 

 
 

La línea de apertura de los Tres Senderos Principales del Noble Tsongkhapa, lo que 
denominamos el “ofrecimiento de alabanza”, está concebida para poner de manifiesto la 
raíz del éxito en la práctica –confiar adecuadamente en un maestro espiritual– y los seis 
preliminares.205 

 

 
 

Los versos que incluyen el que sigue, “la esencia de todas las elevadas enseñanzas de 
los Vencedores”, pueden ser aplicados a los tres senderos principales individualmente, o a 
los tres en su conjunto. Cuando enseñas a alguien estos tres senderos, los presentas uno 
después de otro; pero cuando meditas en ellos, cada uno debe estar imbuido de los otros 

A 



 57 

dos. Puedes deducir este hecho por la referencia introductoria que se hace de los otros dos 
senderos en el primer verso. Si no hicieras tus meditaciones de este modo, entonces tus 
sentimientos de renuncia no se podrían considerar un sendero del camino mayor. 
 

 

 
 

Todos tenemos la necesidad, de vez en cuando, de hacer alguna práctica espiritual, 
pero nos dejamos engañar por la tendencia de posponer la práctica para el día siguiente. 
Por ello, en el texto raíz, el Noble Tsongkhapa presenta la enseñanza sobre esta vida 
preciosa de oportunidad, junto a los consejos sobre la muerte que se acerca. 
 

 
 

También presenta en yuxtaposición la enseñanza sobre los problemas de la vida cíclica 
y la enseñanza sobre los actos y sus consecuencias –por la razón de que cualquier dolor que 
sentimos en esta vida cíclica es causado por los malos actos que hemos hecho antes–.  
 

 
En los versos donde explica cómo meditar en el deseo de obtener la Iluminación 

también se las arregla para conectar los dos sistemas –el enseñado por el Noble Atisha y el 
que dio el Maestro Shantideva–. El hecho de que la palabra “madres” en dichos versos esté 
en plural indica que se refieren al sistema en el que cambias tu interés personal por un 
interés hacia los demás –algo así como una mente equilibrada–.206 La mención misma de la 
palabra “madre” sirve para referirse a la etapa correspondiente al otro sistema en la que 
reconoces a todos los seres como a tu propia madre. Y las palabras que aparecen antes de 
mencionar a las “madres” están pensadas para resaltar la etapa de la compasión. 
 

 



 58 

Cuando “piensas en lo que les sucede”207 lo puedes hacer de dos maneras. Según un 
sistema puedes pensar en lo que otros seres hicieron por ti en el pasado, cuando fueron tus 
madres; así es como recuerdas su amabilidad después de haberlos reconocido como 
madres. Además de esto, también puedes pensar en lo que otros seres hacen por ti incluso 
ahora, cada día. Así es como se hace en el sistema en el que te cambias con los demás. Esta 
segunda manera proporciona resultados fantásticos: ya no tienes que preocuparte por haber 
perdido la oportunidad de sembrar este campo fértil devolviendo su amabilidad, puesto que 
a tu alrededor hay muchos otros campos que sembrar. Sólo depende de ti reconocer su 
amabilidad presente; ellos son tu billete para colmar las necesidades de todos los seres 
conscientes, pero no les das crédito.  
 

 
 

El concepto de la interdependencia se puede referir a que las cosas proceden de 
causas. Sin embargo, a veces las cosas se vuelven del revés –como cuando clavas en el suelo 
unas lanzas con las puntas hacia arriba para hacer un dosel– y podríamos decir en muchos 
casos que las “causas” dependen de los “resultados”. Vemos, pues, que el sistema utilizado 
aquí se basa, principalmente, en la interdependencia, en el sentido de que etiquetamos 
respecto a la dependencia. 
 

 
¿Cómo funciona el proceso de etiquetar? Imagina a una persona que nunca se llamó 

“Tashi”, y un día le pones el nuevo nombre “Tashi”.208 Después de un tiempo empiezas a 
olvidar que fuiste tú quien le otorgó el nombre “Tashi” y él empieza a parecerte “Tashi” 
por sí mismo. 

Aquí, el proceso de cambio por el que pasa tu percepción es más bien sutil y difícil de 
reconocer. Puedes leer todos los libros y empezar a creer que sabes lo que es la ausencia de 
autoexistencia, pero luego tendrás que regresar a los sistemas de las escuelas inferiores e ir 
progresando de abajo a arriba: asegurándote de que te haces una idea de lo que ellos 
entienden como “no autoexistencia”. Si no puedes, será que aún estás bastante lejos de la 
visión correcta.209  
 



 59 

 
 

En sus versos, el Noble Tsong Khapa, afirma en primer lugar que, a menos que poseas 
la sabiduría que percibe la realidad última, los otros dos senderos principales nunca te 
podrán liberar. Lo que menciona directamente a continuación, es la interdependencia. El 
punto que intenta establecer es “si entiendes la interdependencia, entiendes la realidad 
última; si no, no”. 
 

 
 

Y lo mismo se puede decir con respecto a asumir el hecho de que comprender la 
apariencia de las cosas te impide caer en el extremo de pensar que las cosas existen. Ni 
siquiera una escuela no budista como la así llamada “Descastados”210 afirma lo opuesto: ni 
siquiera caen en el error de negar que comprender la apariencia de las cosas impide caer en 
el extremo de pensar que nada existe. Así pues, la idea que te protege de caer en el primer 
extremo es verdaderamente única  
 

 
 

Estas han sido solo unas breves palabras de instrucción, pero representan la 
concentración de la esencia de todo lo que el Maestro Tutor, el Precioso, ha enseñado. 
Manténlas, pues,  muy cerca de tu corazón. 

 
___________________________ 

 
 

 
 

El bloque original de madera impresa fue financiado por un devoto de fe y moral 
incomparables, de la casa de Hlalu, un verdadero jardín de gozo.211 El dedica este acto para 
que cada ser consciente halle la bondad suprema. 

 
Notas 
 



 60 

167 al comprender el secreto…La fuente de la cita no se ha encontrado. 
 
168 precioso maestro, Chone Lama. Se refiere al maestro de Pabongka Rinpoché denominado Chone 
Gueshe Losang Gyatso Trin. 
 
169 Pasí pues, sta prueba que se vale de la interdependencia… Cita de, Entrar en el Camino Medio, f 206b – 
207ª (entrada 74). 
 
170 Todo es correcto… Cita de f 15a de la obra maestra del Maestro Nagaryuna (entrada 4) 
 
171 La forma es vacuidad… Del famoso Sutra del Corazón de la Sabiduría, f. 259b (entrada 20). 
 
172 ocho pensamientos mundanos. Se clasificaron en la sección VII en “Eliminar el deseo hacia esta 
Vida”. 
 
173 tres incontables eones. La palabra “incontables” aquí da a entender un número específico, 1 000, 
000, 000, 000, 000, 000, 000, 000, 000,000,000,000,000,000,000,000,000. La longitud de un “eón” se 
describe de diversas maneras en las escrituras budistas y está vinculada a ciclos en el espacio de vida 
de los seres. Es suficiente con decir que abarca millones de años. 
 
174 ¡Etapas del sendero! La fuente original de la cita no se ha encontrado. La Liberación, de Pabongka 
Rinpoché, atribuye en dos ocasiones las tres instrucciones a Gompa Rinchen Lama (entrada 47, f 
168a, 334a) de quien se dice que había sido estudiante del Noble Atisha (ver las Etapas Extensas del 
Noble Tsongkhapa, entrada 61, f12a) y del Noble Drom Tompa (Anales Azules, entrada 94, p 264). 
Gueshe Dolpa, su nombre completo era Marshupa Rok Sherab Gyatso (1059–1131), fue un 
estudiante del gran Potowa y compiló las enseñanzas de su mentor en un texto famoso de la 
tradición Visionaria titulado Libro Azul (ver su comentario en entrada 89). 
 
175 No seas cobarde…Del capítulo sobre el esfuerzo en el clásico del Maestro Shantideva (f 20a, 
entrada 71). “Los Que se han ido al Gozo” se refiere a los Budas. 
  
176 Glorioso Losang Drakpa. Como se menciona en el prefacio, éste era el nombre de ordenación del 
Noble Tsongkhapa. 
 
177 Visualizaciones apropiadas. La sección que sigue fue incluida en el comentario de Pabongka 
Rinpoché para beneficiar a discípulos ya familiarizados con la práctica: se traduce aquí como 
complemento, pero como cualquier otra enseñanza budista, precisa la guía personal de un Lama 
cualificado para que proporcione resultados exitosos. 
 
178 Campo de Acumulación. Las pinturas tradicionales de esta visualización son relativamente 
comunes. Un buen ejemplo aparece en el catálogo del Museo Newark (ilustración p20, p 170, 
entrada 93). El nombre de la visualización muestra que estos seres sagrados son el mejor campo en 
el que sembrar las semillas de la Iluminación: las dos acumulaciones, mérito y sabiduría. El 
simbolismo de la pintura viene cuidadosamente detallado en la Liberación (f 92–102, entrada 47) de 
Pabongka Rinpoché. 
 
179 Sendero de Gozo o Sendero Rápido. Ver nota 119 
 
180 Sus mismas actitudes específicas. Tal y como se explicó antes (nota 20), el practicante de motivación 
menor busca salvarse de los reinos inferiores. El practicante de motivación media espera escapar de 
todas las formas de vida de sufrimiento, incluso en reinos superiores. El practicante de motivación 
mayor comparte estas actitudes pero busca igualmente asegurarse de que cada ser alcanza este 
objetivo. 
 
181 Cerdo negro. También representa la ignorancia, la raíz de todo nuestro sufrimiento. 
 



 61 

182 Dos razones. Estas son (1) temer los reinos inferiores y la vida cíclica en general, y (2) creer que 
las tres joyas tienen el poder de protegerte (ver nota 110). 
 
183 Los inconmensurables. Estos son el amor bondadoso, la compasión, la alegría y la ecuanimidad 
inconmensurables. Se describen en un verso clásico como sigue: 
 

Puedan todos los seres conscientes obtener la felicidad  
   y las causas de la felicidad. 
Puedan todos los seres conscientes liberarse del 
  sufrimiento y lo que causa el sufrimiento. 
Puedan todos los seres conscientes jamás verse 
  separados de la felicidad sin sufrimiento. 
Puedan todos los seres conscientes permanecer 
  ecuánimes, libres de atracción hacia sus amigos y  
  aversión hacia sus enemigos. 

 
Estos cuatro pensamientos se denominan “inconmensurables” porque van dirigidos a un número 
incontable de seres y porque se obtiene un mérito inconmensurable al pensar en todos ellos. Existe 
otra serie de cuatro actitudes con los mismos nombres, conocida colectivamente como los “cuatro 
lugares del que es Puro”. Pabongka Rinpoché explica en otra parte que aunque el amor bondadoso 
de esta serie abarca a muchos seres conscientes, no llega a todos y, por ello, quien medita en él nace 
como el dios mundano denominado el que es Puro, cuya autoridad se extiende sobre muchos 
lugares, pero no los abarca a todos. Cuando uno se enfoca en todos los seres conscientes obtiene el 
nirvana “sin lugar”(más allá tanto de este mundo de sufrimiento como del nirvana inferior) como el 
que es Grande y Puro (otro nombre para un Buda) (ver f 308b –309a, entrada 47). 
 
184 Deseo especial de obtener la Budeidad. Las líneas dicen, “para beneficio de todos los seres, mis 
madres, haré todo lo necesario para obtener la preciosa Iluminación total, tan rápido como pueda. 
Por ello, ahora empezaré una meditación sobre la enseñanza de las Etapas del sendero a la 
Budeidad, utilizando el sendero profundo de la práctica que se centra en mi Lama, mi dios” (f 5a, 
entrada 26). 
 
185 Ocho mil Versos. Uno de los sutras más famosos y elocuentes sobre la perfección de la sabiduría 
o visión correcta (entrada 83). 
 
186 El Gran Tutor, el Guardián del Diamante. Probablemente se refiere al maestro raíz de Pabongka 
Rinpoché, Dakpo Lama Jampel Hlhundrup. 
 
187 Conocimiento que Revela el Mundo. Ver nota 40 sobre estas líneas, compuestas por el Noble 
Tsongkhapa. 
 
188 Manual de Ofrecimiento a los Lamas. Ver nota 43. El Gran Sello es una práctica de las enseñanzas 
secretas. 
 
189 Grupo Insuperable…grupo de la Acción. Se refiere a las cuatro clases tradicionales de enseñanzas 
secretas. 
 
190 Conjunto Secreto, Atemorizante, Gozo Más Elevado, Hevajra. Los seres mencionados son formas 
adoptadas por el Buda para dar enseñanzas secretas; éstas pertenecen al grupo de “Insuperables”. 
 
191 Mandala del cuerpo en el Ofrecimiento a los Lamas. Ver p 44 – 7 del trabajo (entrada 51) 
 
192 Que este buen acto… Versos finales de El Conocimiento que  Revela el Mundo (p 207 – 8, entrada 65), 
son como sigue: 
 

Ojalá que este buen acto, encarnación de todos los  



 62 

   llevados a cabo por mi mismo y los demás durante los 
   tres tiempos, 
Nunca pueda llegar a dar, ni  por un solo instante en las  
   muchas vidas que nos esperan, un fruto que  
   se convierta en cualquiera de las cosas que 
   el mundo anhela: 
Ganancias ventajosas, un poco de reputación, 
   multitud de seguidores, deleites de la vida,  
   regalos de otros y honores;  
Pueda, más bien, traer solo la incomparable Iluminación.  
Que por las prodigiosas bendiciones de los Vencedores  
   y sus hijos,  
Por la verdad de que la interdependencia es infalible,  
Por el poder de mi deseo de liberar a todos los seres, 
Pueda todo aquello por lo que he rezado con pureza 
   llegar a suceder.. 

 
193 El salvador Serlingpa. De nuevo se refiere al maestro raíz de Pabongka Rinpoché, Dakpo Lama 
Rinpoché (ver nota 186). Lama Serlingpa, también conocido como Darmakirti (aunque no se trata 
del sabio del mismo nombre que compuso el Comentario sobre la Percepción Válida), era un gran 
maestro de las enseñanzas del deseo por la Iluminación. Vivió en lo que ahora es Indonesia e 
instruyó al Noble Atisha durante doce años (ver nota 49). 
 
194 Por el bien de cada ser consciente. Entre los versos que pronunció Pabongka Rinpoché en su oración 
de dedicación final, estaba la siguiente. Extraído del final de Las Cien Deidades del Paraíso de Gozo (ver 
entrada 86), se trata de un texto sobre la práctica con el Lama, centrada en el gran Tsongkhapa, 
Losang Drakpa: 
 

Que gracias a la virtud que he acumulado con este acto,  
Puedan todos los seres y las enseñanzas recibir tanto 
   beneficio como sea posible. 
Especialmente, pueda ayudarme a alumbrar eternamente  
  la esencia interna de las enseñanzas que diera 
  Losang Drakpa. 

 
195 Pensamiento de los Vencedores. “Vencedores” se refiere a los Budas. En nuestro mundo, las 
instrucciones de las Etapas del sendero a la Budeidad se han transmitido a través de dos grandes 
linajes: las Etapas sobre la visión correcta procedentes de discípulos del Maestro Nagaryuna, que las 
aprendió del ser divino Voz gentil; y las Etapas sobre el deseo de obtener la Iluminación 
procedentes de discípulos del Maestro Asanga, que las escuchó del Amoroso, el Buda Futuro. 
 Es una tradición propia de la poética tibetana intercalar el nombre de grandes personajes en el 
verso, a menudo con señales especiales bajo las sílabas apropiadas. Aquí las letras en cursiva 
representan el nombre entero de Pabongka Rinpoché. (ver el Prefacio). 
 
196 Al ser derramadas de sus labios. Metáfora poética basada en una creencia tradicional según la cual 
la mangosta vomita joyas. Las “diez fuerzas” son las diez formas supremas del conocimiento que 
posee un Buda, tal como conocer perfectamente lo que es real y lo que no lo es, o cómo madurarán 
exactamente los actos en una persona. Las palabras “fama deslumbrante” son un juego de vocablos 
en la segunda parte del nombre de ordenación del Noble Tsongkhapa, Losang Drakpa, puesto que 
drakpa significa “famoso”. 
 
197 Su hijo, de un joven. Se dice que el Noble Tsongkhapa en realidad, era un Buda que se apareció a 
sus discípulos en la forma de un bodhisatva, o un “hijo de los Vencedores”. La palabra “hijo” es 
una alusión al aspecto juvenil con el que se manifiesta a veces Voz Gentil. 
 
198 Ochenta mil. Se refiere a 84.000 grupos diferentes de enseñanza o “montones de escrituras” 



 63 

impartidos por los Budas (ver nota 112). 
 
199 Mundo y la paz. Se refiere, en este caso, al mundo y a lo que lo trasciende. 
 
200 Dos cuerpos. Ver nota 32. El cuerpo mental es causado principalmente por la visión correcta; el 
cuerpo físico, por las actividades cuya motivación es el deseo de alcanzar la Iluminación. Ver 
también texto relativo a la nota 148. 
 
201 Tres tipos de amabilidad. En la tradición de las enseñanzas públicas, un Lama concede a su 
estudiante la amabilidad de instrucciones personales, transmisiones orales y explicaciones formales 
de la escritura. En la tradición secreta, le concede la iniciación, la explicación y demás consejos. 
 
202 Suddhi Vadzra. Transliteración tibetana del equivalente sánscrito del nombre del redactor 
tibetano, Losang Dordge. Su hogar estaba en Den Ma, en el sudeste del Tíbet (ver también el 
prefacio). 
 
203 Tashi Chuling. Montaña con ermita de Pabongka Rinpoché. Ver el Prefacio. 
 
204 Gungtang. Se refiere a Gungtang Jampeyang, ver nota 62. Esta “llave” de los Tres Senderos 
Principales se encuentra en su colección de trabajos (ver entrada 9) y viene seguida de una instrucción 
(entrada 8) sobre cómo realizar una sesión de meditación formal en los tres senderos, utilizando las 
líneas del texto original del Noble Tsongkhapa. 
 
205 seis preliminares. Las seis prácticas previas a una sesión de meditación son: limpiar la habitación y 
colocar el altar, poner ofrecimientos, sentarse en la posición adecuada y preparar la mente con los 
pensamientos del refugio y el deseo por obtener la Iluminación, visualizar la asamblea tradicional de 
seres sagrados, hacer los pasos para acumular virtud y eliminar malos actos y luego suplicar a los 
Lamas. Ver también nota 177. 
 
206 Algo asi como una mente equilibrada. La frase en sí tiene un doble sentido, puesto que el primer 
paso del segundo sistema es la ecuanimidad hacia todos los seres (ver sección XII, “Cómo fomentar 
el Deseo de obtener la Iluminación”). 
 
207 “Piensas en lo que les sucede”. Esta frase ha sido extraída del octavo verso del texto raíz del Noble 
Tsongkhapa. 
 
208 Tashi. Nombre propio muy común en Tíbet. 
 
209 Lejos de la visión correcta. Los principios de las escuelas inferiores budistas, relativos a la “carencia 
de autoexistencia”, han sido explicados antes en la sección XIV ¿”Por Qué Necesitas la Visión 
Correcta”? 
 
210 Descastados. Escuela filosófica de la antigua India, considerada una de las más toscas porque no 
aceptaba el concepto de vidas pasadas y futuras, ni la relación entre los propios actos y las 
experiencias presentes. 
 
211 la casa de Hlalu. Célebre familia aristocrática del viejo Tíbet. Sus posesiones principales estaban 
localizadas al noroeste de Lhasa, en la carretera que va al monasterio de Drepung. 
 
 
 


	Lect 1-3
	Lect 4-5
	Lect 6-7-8
	Lect 9-10

