THE ASIAN CLASSICS
INSTITUTE

Curso I: Las principales ensefianzas del budismo
Lectura 1

O\

0O ([EREFFN Y FATEREYHETNRES A
A P gAY g |y

Agqui estan contenidos

“Los tres senderos principales”
compuesto por el Gran Tsongkapa, Rey del Darma
298 AgF e AR sgRararyayaard]
Me postro ante todos los sagrados y elevados Lamas
Q‘ . . . “’ S O\on
[HARRANRATITR I TR
@argarﬁarm'qam'ﬁz«qu&'m‘&m&]
. . gl . 0“ ~ 0\

sy Ay aa g

A. 1 . N . S . .

R IVIGH NIRRT

Explicaré de la mejor manera posible

La esencia de todas las elevadas ensefianzas de los Vencedores,
El camino que recomiendan todos sus sagrados Hijos,

La puerta de entrada para los afortunados que buscan la libertad.



= 5AT S AR AR A A BTG
[RArag= {F Ry g = agF ardiy
@c'xm'3@&'&3’&&'@1‘@3’{;&%
YRR AR RN TGS

Escuchad con una mente pura, afortunados

Que no ansiais los placeres de la vida,

Y que para hacer significativos el ocio y los dones os esforzais en conducir
vuestra mente

Por el sendero que complace a los Vencedores

15 Nﬁﬂ‘i&qu'iﬁ'qa'Qﬁ‘&fﬁ1
[RR aqEF ARR AR aa Rs Al
1§5'0x%a\r&1’ﬁz«rg¢r§z«rsq’;&m1

mﬁ'qz«rq%:@a’s’qm'i&'qg:'qsaq1
N

Sin renuncia pura, no habra manera de acabar
Con este empeifo por los estados placenteros
En el océano de la vida.

Los seres estan encadenados también

Por esta vida de anhelos.

Busca, pues, la renuncia primero.

[Raradx 3 MR F AR RS

[R5 Fasra EFaQ Ry gurda)
104&qg&‘%quqfﬂrq&g&qngwg&m
[NR R RNEE F AR Y2

Ocio y fortuna son dificiles de encontrar, la vida no es larga.

Piensa en ello constantemente, interrumpe el deseo hacia esta vida.
Piensa una y otra vez en como nunca fallan las acciones y sus frutos,
Y en el ciclo del sufrimiento: detén tu deseo por el futuro.



ﬁ'ﬂg&'ﬁf&&'n&'qﬁa'qa'gq'gq&m]
[R5 5 55 ST SR A FER
1%'3"55"35'@'2’\'“{5{“@’“5/1
gmﬁ%‘%‘i&ag:'gm'm'mw}

Cuando has meditado de este modo y no sientes siquiera

Un momento de deseo por las cosas buenas de la vida ciclica,
Y empiezas a pensar, tanto de dia como de noche,

En conseguir la libertad, has encontrado la renuncia.

1Ez\mg:’ﬁw:'qarﬁq'iz&arngﬁ'ﬁm
B YR R IETY)
1@5‘531&&%':3'@;3'%&%&'&&1
@"fﬁ'g&&ﬁ&g:’@ﬂ&&&'&?{qqgﬁ]

La renuncia, no obstante, nunca puede aportar

El gozo total de la incomparable Budeidad,

A menos que esté unida al deseo mas puro;

Por ello, los sabios buscan el elevado deseo de obtener la Iluminacion.

MRS § TG R HF D AR

I IR AN T BT A A YA
RyTEs D s aR grary &S|
Tar?nTﬁq'ma'ﬁq'éq‘qq'iaq‘QQN1
Tﬁ.aﬁ.gi.q,\.ga:.gq.m
%qngammar@&r%qaﬁ's'?sﬁ'nrcaqqa1
ms\z«r,ﬁnam%qgag&u&ar;am'ﬁ}

1::‘éam&&Nq&rﬁm&l'&{qqgﬁma’&?ﬂ



Son arrastrados por las cuatro violentas corrientes de un rio.

Estrechas cadenas les atan a sus actos pasados, dificiles de soltar.

Oprimidos dentro de la jaula de acero de su aferramiento a “lo que existe por si
mismo”,

Asfixiados por la negra oscuridad de la ignorancia.

Nacen en una rueda sin fin, y en sus nacimientos

Son torturados sin respiro por los tres sufrimientos.

Piensa en como se sienten tus madres, piensa en lo que les sucede,

Por ellos, intenta desarrollar este deseo sublime.

VYT EIR AR GR I Ry 5|
[RArAgR IR R VAN A AN IN |
1§ﬁ'&13‘3~@&53’ﬂ&'§'@&'&1&1

R A= B& RUE TR I ARIS|

Puedes dominar la renuncia y el deseo por la Iluminacioén,
Pero a menos que poseas la sabiduria que percibe la realidad,
No podras cortar la raiz de la vida ciclica.

Esfuérzate en los medios para percibir la interdependencia.

=@ qﬁ%‘aﬁz«r?{&g BST IR S |
@"‘ﬂ&'qm\l:'n%(:r&ﬁ'&“ﬁ’:"@:’1
IR SR = R <
R{s=ergarsdaradasarga)

Una persona ha entrado en el sendero que complace a los Budas,
Cuando en todos los objetos del ciclo o mas alla de éste,

Ve que la causay el efecto nunca fallan,

Y cuando éstos pierden toda su apariencia sdlida.

1§:’Q'%§'Q§N‘Q§Q’§Iﬁ‘ﬂ‘ﬁ:1
R padggarad faap)
R RRAE SERE R
ﬁ'i:'grma'gﬁ]’m'm'%’qam'3351

No habras comprendido el pensamiento de los Sabios,



Mientras estas dos ideas te parezcan dispares:
La apariencia de las cosas —la infalible interdependencia—;
La vacuidad —mas alla de adoptar cualquier posicion—.

ﬁaramﬁ'f:“{qiﬁ'n&%q'sr\'@
1%61'Q§QI'§YQ%’\'&ER‘Q’5&%ﬁ’§&1
Rarfarigarg ol yars aBays)
R &R qyq AR

A partir de un punto, dejan de alternarse, vienen juntas.

El solo hecho de ver que la interdependencia nunca falla,

Te lleva a una comprension capaz de destruir la manera en que te aferras a los
objetos.

Asi tu analisis basado en la vision es completo.

m@ﬁ'N:'Lg:'q&r&x’ﬁ'&m'imn'3:'1
@’ :’:1:«1‘&ﬁ'&zwﬁara:'“g’:'n@ﬂ
IH SR RN IRAER TR ZU NS

. . 1 “' v '“ Ov
|32R AES W AR QAR Faged]

Ademas, la apariencia impide el extremo de la existencia;

La vacuidad impide el de la no existencia,

Y si entiendes que la vacuidad se pone de manifiesto en la causa y el efecto,
Nunca seras arrastrado por los puntos de vista extremos.

KRR EE R Sak)

R E R LRSI St
IR =g 5 aF g v agy N
RPARASSLERE R

Cuando hayas entendido tan bien como yo los puntos esenciales

De cada uno de los tres senderos principales explicados.

Entonces, hijo mio, aislate,

Haz vigorosos esfuerzos con celeridad para alcanzar tu deseo ultimo.



(?\z«r&rﬁ'%&:‘iﬁ&'@'ﬁﬁ%{’:’é"na:'m'na'gnwém‘éﬁﬁ“n’qﬁ

RA SRR QA A TR A ]|

Estas instrucciones le fueron impartidas a Ngawang Drakpa, un monje del distrito de Tsako, por el
tlustrado monje budista, el glorioso Losang Drakpa.



* THE ASIAN CLASSICS

INSTITUTE

Curso I: Las Enseflanzas Principales del Budismo
Nivel uno de las etapas en el camino hacia la linminacion (Lam Rim)

Lecturas Primera y Segunda Clases
Tema: Los Seis Preliminares a la Meditacion, y los Siete Ingredientes.

Lectura: E/ Gran Libro de las Etapas del Sendero de Je Tsongkhapa (folios 37a-40a,
un comentario de selecciones del Rey de Todas las Oraciones, la Oracion
del Realizado, Actividades de Toda la Bondad, folios 198b-199a

Mil Angeles del Cielo del Gozo

Lecturas tercera clase
Tema:  Las Seis Condiciones para la Meditacion

Lectura: E/ Gran Libro de las Etapas del Sendero de Je Tsongkhapa folios 314a-315b.

Lectura cuarta clase
Tema: La postura de ocho puntos

Lectura: E/ Gran Libro de las Etapas del Sendero de Je Tsongkhapa folios 315b-316a.

Lectura quinta y sexta clases
Tema: Los Cinco Problemas de la Meditacién, y las Ocho Correcciones.
Lectura: Un esquema sobre las etapas de la meditacién ideado por Kyabje Triyang Rinpoché.

Lectura séptima clase
Tema: Las Nueve Etapas de la Meditacién
Lectura: Un Regalo de Liberacion de Pabongka Rinpoché, folios 357a-359a.

Lectura octava clase

Tema: Las Etapas a la Iluminacién , y Encontrar un Lama

Lectura: Abrir tus ojos a lo que Deberias Mantener y lo que Deberias Abandonar de
Pabongka Rinpoché, un comentario a la Fuente de Toda mi Bondad,
de Je Tsongkhapa, Primera Parte.

Lectura novena clase

Tema: Extraer la Esencia de la Vida

Lectura: Abrir tus ojos a lo que Deberias Mantener y lo que Deberias Abandonar, de
Pabongka Rinpoché, un comentario a la Fuente de Toda mi Bondad,
de Je T'songkhapa, Segunda Parte.

Lectura décima clase

Tema: Etapas para aquellos de Capacidad Mayor y Media

Lectura: Abrir tus ojos a lo que Deberias Mantener y lo que Deberias Abandonar, de
Pabongka Rinpoché, un comentario a la Fuente de Toda mi Bondad,
de Je T'songkhapa, Tercera Parte.



THE ASIAN CLASSICS

INSTITUTE

Curso I: Las Enseflanzas Principales del Budismo
Las Etapas a la Iluminaciéon (Lam Rim). Nivel Uno

Primera Clase:

Prefacio

eshe Losang estaba sentado como siempre, mirando al techo con la boca abierta.
Eramos jévenes monjes de Sera, uno de los principales monasterios budistas del
Tibet. Nos sentabamos en largas hileras dandonos la cara unos a otros mientras
cantabamos una de las oraciones mas sagradas de nuestra religion, el Ofrecimiento a los Lamas.

El estaba a unos tres metros, atn sofiando despierto con la boca abierta. Yo era el
discolo de la clase, inteligente, pero con un caracter travieso que empeoro al juntarme con
mis irreverentes amigos de juegos. Dos de ellos estaban sentados conmigo, uno a cada lado,
y tampoco se concentraban mucho en la oracion. Aposté con ellos a que acertaria a dar en
la boca de Yeshe Losang.

Este era nuestro juego, lo llamabamos pakda que significa “la flecha de pasta”. Coges
una pequefia bolita de pasta de cebada y la lanzas con el dedo cordial. Este era el tipo de
cosas que se me daban bien ya que no perdia mucho tiempo estudiando, como deberia.

Yeshe Losang todavia estaba boquiabierto, proporcionando una buena diana. Mientras
los cantos iban en crescendo, apunté y disparé —la pelota de pasta no sélo alcanzé su boca
sino que lleg6 directamente a la garganta produciéndose un sonido tremendamente
satisfactorio, jthuoch!— de modo que empez6 a ahogarse y a escupir mientras mis amigos
estallaban en risas.

En esto llegd el gergen, nuestro disciplinario encargado de vigilar a los jévenes durante
las ceremonias y sefial6 a los culpables (que todavia estaban riendo; yo mantuve la cara seria
a lo largo del evento). El llevaba un pequefio baston para tales ocasiones y comenzé a
atizarles desde detras de la fila. Aunque empezaron a llorar no podian parar de reir mientras
recibfan una buena tunda. Yeshe Losang atn estaba ahogandose y alli estaba yo, sentado
como un buen monje arreglindomelas para salir indemne. Mas tarde me dijeron que poder
ver el rostro de Yeshe Losang desencajado bien habia valido la zurra y que no estaban
resentidos porque yo me hubiera librado.

Esta pequefia escena era muy tipica de mis primeros anos en Sera. Como muchos
chicos tibetanos, ingresé en el monasterio a una edad temprana —esto fue en 1928, cuando
solo tenfa siete afios— Al principio, echamos en falta a nuestros padres, hermanos y
hermanas, pero nuestra casa en el monasterio era un lugar maravilloso para un nifio;
estabamos con cincuenta chicos de la misma edad, lo cual significaba un gran
entretenimiento cuando nos las podiamos arreglar, y también un profundo sentimiento de
hermandad a medida que pasabamos juntos el riguroso estudio de 25 afios vy, finalmente,
nos graduabamos con el ansiado titulo de “gueshe” —Maestro de estudios budistas—.

Mi propia casa era la de Gyalrong, una de las mayores de las quince del Colegio de Sera
Me, que es una de las tres grandes divisiones del monasterio de Sera. En su punto algido,



Sera llegd a tener mas de 8,000 maestros y discipulos estudiando los antiguos libros de la
sabiduria budista.

Nuestro monasterio estaba localizado justo en las afueras de Lhasa, la capital del
Tibet, el reino montafioso rodeado por el monte Everest y el resto de los Himalayas, al
norte de la India y al oeste de China. Aunque el Buda naci6 en la India, Tibet es el lugar
donde sus ensefianzas completas han sobrevivido hasta el dia presente. Fueron traidas a
nuestro pafs a lo largo de mil anos, traducidas cuidadosamente a nuestro idioma y
preservadas en nuestros monasterios en las montafias (mientras que en el mundo externo
los libros budistas, monasterios y monjes practicamente han desaparecido) y abogan por la
no violencia en un mundo violento.

Nosotros, los jévenes monjes, no éramos tan nobles. Mi tutor solia enviarnos con
cubos a los precipicios que se encontraban detras del monasterio para coger agua de la
fuente y alli perdiamos el tiempo durante horas. A veces colocabamos los pies dentro de los
ropajes azafranados y resbalabamos por las grandes rocas hasta que la ropa quedaba hecha
afiicos. El encargado de la casa, por supuesto, nos daria unos coscorrones. Lanzar piedras
era otra buena manera de desperdiciar el tiempo y recuerdo que, en una ocasion, alcancé a
una lagartija, la maté por accidente, y sent{ un gran arrepentimiento. Ya que creemos que
todas las criaturas vivas tienen sentimientos y que buscan sentirse bien y evitar el dolor,
igual que ta y yo.

De regreso al monasterio, el truco favorito era llenar de tachuelas el sendero que dirigfa
a la puerta principal. Nuestro pafs estd en una especie de bolsa detras de los Himalayas, y
no era tan frio como imagina la mayorfa de gente que deberia ser la Tierra de las Nieves. A
algunos de los monjes les encantaba caminar descalzos y por ello solfamos apostarnos
detras de la pared, cerca de la puerta, esperando una victima. Nuestras risitas empezaban a
estallar incluso antes de que sus pies llegasen a las tachuelas, y luego nos soliamos escapar,
con los habitos flotando por el aire, antes de que pudieran venir a atraparnos.

Incluso en mi hogar yo no era un estudiante modelo. Mi tutor, el que normalmente
nos ensefa a leer y a escribir antes de empezar nuestros estudios filoséficos formales, era
Gueshe Thupten Namdrol. Era muy estricto conmigo y con el otro compafero que
compartia nuestras habitaciones. Este chico era un travieso muy notorio y empezo a influir
en mi. Cuando empezamos nuestros primeros cursos de l6gica y debate budista pasé por
todas las etapas necesarias, —presenté bien mis examenes, memoricé todo lo necesario y
rapidamente cogf los principios del razonamiento— pero mi corazén no estaba en ello. Para
cuando empezamos el siguiente curso, doce largos anos dedicados al significado de la
Sabiduria, mi reputacion era bastante mala.

Por esta época, le ofrecieron a mi tutor el rango de abad de un monasterio llamado
Ganden Shedrup Ling, en el distrito de Hloka, bastante lejos, al sur de la capital. Era un
gran honor ya que el puesto habia sido concedido por el Kashak —el Elevado Consejo del
Gobierno tibetano— y aprobado personalmente por el Dalai Llama, el gran lider espiritual y
temporal de nuestra tierra. Esta posicion le aportaria unos ingresos sustanciales que yo,
como mano derecha de Gueshe Namdrol, compartirfa. Todo el mundo pens6 que serfa una
buena oportunidad para que yo pudiera subsistir y dejar con elegancia el duro curso de
estudio que me esperaba y que parecia que nunca podria completar.

Fue en esta época cuando el glorioso Pabongka Rinpoché, el autor del comentario que
ustedes estan a punto de leer, aparecié6 en mi vida. Como yo, de joven también habia
seguido sus estudios en el Colegio de Sera Me, del monasterio de Sera. De hecho pertenecia
a la misma casa, Gyalrong.

Pabongka Rinpoché nacié en 1878, en una ciudad denominada Tsawa Li, del distrito
de Yeru Shang en el estado de Tsang al norte de Lhasa. Su familia pertenecia a la nobleza y
posefa una modesta propiedad denominada Chappel Gershi. De nifio exhibia cualidades



inusuales y a los siete afios fue llevado delante de Sharpa Choje Losang Dargye, una de las
principales figuras de aquellos dfas.

El Lama estaba seguro de que el chico era un santo reencarnado e incluso llegd a
examinarle para comprobar si se trataba de la reencarnacién de su propio y finado maestro.
No lo era, pero el sabio predijo que si era enviado a la Casa Gyalrong del Colegio de Sera
Me, algo maravilloso le aconteceria en el futuro.

Mas tarde se descubrié que el joven era una reencarnaciéon de la linea Changkya, que
inclufa al ilustre erudito Changkya Rolpe Dorye (1717-1786)" Los lamas de esta linea
habian ensefiado extensamente en las regiones de Mongolia y China, —incluso en la corte
del emperador chino— y el nombre “Changkya” tenfa fuertes connotaciones chinas. Ya en
aquellos dias el gobierno tibetano y la gente eran sensibles a las presiones que nos imponia
nuestro poderoso vecino del este, por ello se elimind el nombre “Changkya” y en vez de
ello se declaré al nifio “Pabongka”.

Pabongka, también conocido como Parongka, es una famosa gran formacion rocosa a
unas tres millas a pie del monasterio de Sera. La palabra misma “pabong” significa en
nuestro idioma, “gran roca”. Es un lugar histéricamente muy importante para los tibetanos
ya que encima de dichas rocas se encuentra el palacio de Songtsen Gampo, el rey del siglo
VII que convirtié al Tibet en una de las principales naciones de Asia en aquella época, y
que ayudo a introducir las primeras ensefianzas budistas de la India.

Hasta la época de Songtsen Gampo, los tibetanos no tenfan idioma escrito. El rey, que
deseaba que los grandes textos del budismo fueran traducidos a nuestro idioma, envié a un
numero de delegaciones a la India con el encargo de regresar con un alfabeto escrito.
Muchos de los jovenes fallecieron debido al calor humedo de los valles y las junglas de la
India, tan diferentes de nuestra elevada meseta tibetana, pero el ministro Tonmi Sambotha
logré regresar. El creé un alfabeto y una gramatica que aun perdura hoy en dia. Y se dice
que llevé a cabo esta gran labor en el palacio de Songtsen Gampo, encima de los
acantilados de Pabongka.

Pabongka Rinpoché era, en realidad, el segundo Pabongka, ya que finalmente se
acordd que se le habfa reconocido como la reencarnacion del Khenpo (o abad) del pequefio
monasterio que se encontraba encima de la roca. Por esta razén se le conocié como
“Pabongka Kentrul” o “reencarnacion del abad de Pabongka”. El nombre entero de
Pabongka Rinpoché era Kyabye Pabongka Yetsun Yampa Tenzin Trinle Gyatso Pel
Sangpo, traducido como el “noble protector, el de Pabongka, el venerable y glorioso
maestro, cuyo nombre es el Amoroso Sustentante de las Ensefianzas de Buda, Océano de
las Poderosas Actividades del Buda”. Popularmente también se le conoce como “Dechen
Ningpo” que significa “Esencia del Gran Gozo”, en referencia a su dominio de las
ensefianzas secretas del budismo. Los tibetanos creemos que es irrespetuoso dirigirnos a un
gran lider religioso por su “mero” nombre —tal como “T'songkhapa” o “Pabongka”— pero
aqui hemos simplificado los nombres tibetanos para ayudar a los lectores occidentales.

La carrera de Pabongka Rinpoché en el Colegio de Sera Me no fue sobresaliente;
terminé su grado de gueshe, pero sélo llegd al rango de “lingse”, significa que pasé los
examenes en su propio monasterio y no entré en los de rangos mas elevados como el de
“hlarampa”. Para obtener el nivel hlarampa es preciso pasar una exhaustiva serie de
examenes y debates publicos en diferentes monasterios, y que culminan en el palacio de
verano de Norbulingka con una sesién ante el Dalai LLama y sus maestros. Sélo después de
su graduacion en Sera Me y el éxito de sus viajes para ensefiar fuera de la capital se empezo
a esparcir la fama de Pabongka Rinpoché. Gradualmente empezé a formar un gran séquito
de discipulos y desplegd una tremenda capacidad como maestro publico. No era alto (tal y
como lo recuerdo, era de mi estatura y sélo mido 1.65) pero tenfa el pecho ancho y parecia
llenar el trono cuando subia para empezar el discurso.

10



Su voz era increfblemente poderosa. En muchas ocasiones se dirigia a audiencias
formadas por miles de personas, y atin asi todos le ofan claramente (en el Tibet de aquellos
dias no habifamos oido hablar de micr6fonos o altavoces). Parte del truco, desde luego, era
llenar la sala con la audiencia sentada al estilo tibetano, con las piernas cruzadas en el suelo,
con el Lama en una plataforma elevada. Incluso entonces el publico inundaba los pasillos
del corredor o se sentaba en el tejado, mirando a través de empinadas ventanas.

Pabongka Rinpoché tenfa una capacidad incomparable para relacionarse con su
audiencia y por esta razén se convirtié en maestro, tanto para el hombre comin como para
nosotros, los monjes. En general, la mayoria de las ensefianzas del Buda tal y como se
aprenden en el monasterio son extremadamente detalladas, profundas y a veces técnicas.
Ademas, usamos rigurosos examenes de logica formal para analizarlas, a medida que
ascendemos en las clases. Estos métodos son importantes para obtener los objetivos mas
elevados de la practica budista de manera sistematica y transmitir estas enseflanzas a los
demas. Pero estaban mas alla de la capacidad de muchos de los laicos tibetanos. El gran
logro de Rinpoché fue que encontré un modo de atraer y dirigirse a oyentes de todo nivel
intelectual.

Su arma mas famosa era el humor. Los discursos publicos en el Tibet podian durar
diez horas o mas sin un descanso, y sélo un gran santo podia mantener la atencién del
publico tanto tiempo. Inevitablemente, parte de la audiencia solia dormirse o cafa en una
especie de letargo. Entonces Pabongka Rinpoché, de repente, relataba una historia divertida
o un chiste con una util moraleja, y hacfa estallar a sus oyentes en ataques de risa. Esto
despertaba a los dormilones diurnos, que siempre buscaban a alguien entre sus vecinos que
les pudiera repetir el chiste.

Los efectos en la audiencia eran sorprendentes e inmediatos. Recuerdo en particular el
caso de Dapon Tsago, un miembro de la nobleza que ocupaba una influyente posicion,
similar a la de un Ministro de Defensa. Las ensefianzas publicas en el Tibet eran tanto un
tema social como religioso, y los aristocratas se presentaban con sus mejores ropajes: a
menudo parecia que no venfan a escuchar el Darma sino mas bien a aparentar. Asi que un
dia este gran general entro en la sala, vestido con ropas de seda, el pelo largo, exuberante y
preparado como una especie de trenzas (esto se consideraba algo muy varonil y estaba de
moda en el viejo Tibet). Una gran espada ceremonial colgaba de su cinturén, rechinando de
modo imponente mientras se pavoneaba.

Al final de la primera seccién de la ensefianza se le vio dejando la sala en silencio y
sumido en profundos pensamientos —con una tela habfa envuelto su arma de guerra para
esconderla, y se la llevaba a casa—. Mas tarde pudimos ver que se habia cortado sus trenzas
de guerrero vy, finalmente, un dia se lanz6 delante de Rinpoché y le pidié que le concediese
sus votos de laico religioso para toda la vida. Desde entonces sigui6é siempre a Pabongka
Rinpoché en cada ensefianza publica que dio.

Rinpoché nunca habfa pasado mucho tiempo en el pequefio monasterio encima del
pefiasco Pabongka, y su fama pronto tomé tales proporciones que el Colegio Ngakpa del
Monasterio de Sera le ofrecié un gran complejo de retiro en la colina encima de Pabongka.
El nombre de esta ermita era Tashi Choling, o “Isla Espiritual Auspiciosa”. Unos sesenta
monjes residfan alli, y segin recuerdo, unos dieciséis asistentes personales ayudaban al
Lama en su apretado horario: dos monjes secretarios, un director de finanzas, etc. El
Rinpoché dividia su tiempo entre sus aposentos de aqui y una pequefia celda de meditacion
construida alrededor de la entrada de una cueva, mas arriba, a un lado de la montafia.

La cueva era conocida como Takden, y fue aqui donde Pabongka Rinpoché solia
escaparse durante largos periodos para hacer sus practicas privadas y meditaciones. La
camara central tenfa un techo elevado en forma de béveda, tan alto que la luz de una
antorcha no podia iluminarla y la oscuridad parecia llegar hasta el infinito. En el centro del
techo habia un extrafio triangulo hecho por la naturaleza en la roca que era idéntico a la

11



forma externa de uno de los mundos misticos que se describen en nuestras ensefianzas
secretas.

En la esquina de esta maravillosa cueva flufa una fuente subterranea de una roca,
encima de la cual habia otro dibujo natural, éste era igual que el tercer ojo que vemos
pintado en la frente de una de nuestras Budas femeninas. A propésito, este “tercer ojo” es,
principalmente, metaférico y representa la comprensiéon espiritual en nuestro corazén.
Crefamos que la cueva era el hogar de alguna dakini —una especie de angel budista— porque
la gente a menudo decfa que vefan a una maravillosa dama emerger de la cueva, pero nadie
la habia nunca visto entrar.

Fue en sus aposentos privados en la ermita de Tashi Choling que conoci por vez
primera a Pabongka Rinpoché. Habfa llegado de un extenso viaje por el este del Tibet. Yo
todavia era el joven salvaje y habfa quedado atascado con el desagradable trabajo de nyerpa
para la casa de Gyalrong —esto significaba que yo era una especie de intendente y tenfa que
asegurarme de que hubiera suficiente madera para quemar y comida para mantener en
funcionamiento la cocina de la casa para varios cientos de monjes—. Puesto que Rinpoché
era un miembro de Gyalrong, debfamos enviarle un comité a la ermita para darle la
bienvenida y presentarle ofrendas. Como nyerpa se esperaba de mi que preparase los
abastecimientos y les ayudase a llevarlos.

En conversacion privada Pabongka Rinpoché tenia el habito de afiadir constantemente
a lo que decia “|Correcto, correctol. Recuerdo claramente que cuando entré ante su
presencia, puso sus manos sobre mi cabeza y dijo: “jCorrecto, correcto! [Este parece un
chico inteligente!”. Desde aquel dia en adelante senti como si hubiera recibido su
bendicidn, y algiin poder especial para proseguir mis estudios.

Cuando yo tenia dieciocho afos, se pidié al Rinpoché que viniera a nuestro Colegio de
Sera Me a impartir un discurso sobre las Etapas del sendero a la Iluminacion. Solia recibir
incontables peticiones de este tipo, normalmente de patrocinadores ricos que esperaban
reunir algin mérito para la vida futura, o de monjes que querian recibir la transmisién de
una ensefnanza particular para poder pasarla a sus seguidores en el futuro. El Rinpoché
normalmente prometia considerar la peticion, y después satisfacia varias a la vez,
transmitiendo un gran discurso publico.

Estos discursos se anunciaban con meses de antelacion. Los patrocinadores alquilaban
una gran sala en uno de los monasterios principales, justo fuera de la capital, o reservaban
una de las grandes capillas en Lhasa. Los monjes teniamos que asistir a nuestras clases
habituales pero a veces nos las arreglabamos para hacer la hora de camino hasta Lhasa (no
habia coches en Tibet en aquellos dias), asistir a la ensefianza y regresar rapidamente antes
de las sesiones nocturnas de debate en el parque del monasterio. Recuerdo que los monjes
mas ancianos salian antes que nosotros y volvian mas tarde, o incluso conseguian un
permiso para coger una habitaciéon en Lhasa durante la duracion del curso, puesto que el
viaje a pie era dificil.

Este discurso particular en Sera Me podia durar tres meses enteros. Nos sentaibamos
durante seis horas al dia: tres horas por la mafiana, con un descanso para comer, y luego
tres horas por la tarde. Pabongka Rinpoché recorrié cuidadosamente el Law Rim Chenmo
entero, la gran exposicion de las Etapas del sendero a la Iluminaciéon escritas por el
incomparable Noble Tsongkhapa —autor también de los versos raiz explicados aqui por
Pabongka Rinpoché en su comentario— Rinpoché se refirié a cada uno de los ocho textos
clasicos sobre las Etapas del sendero durante su discurso, seguido por unos 10.000 monjes.

Como a muchos otros en la audiencia me maravill6 el poder de su ensefianza. Mucho
de ello lo habia escuchado antes, pero la manera en que lo ensefiaba y, asi lo senti, la
bendiciéon que habia recibido de ¢l hizo que, de repente, me resultase muy familiar. Alli me
encontraba yo, viviendo la corta y preciosa vida de un ser humano, suficientemente
afortunado como para ser un estudiante en uno de los monasterios budistas mas

12



importantes del mundo. ¢Por qué desperdiciaba el tiempo? ¢Qué pasaria si, de repente, me
muriera?

De corazén me determiné a dominar las ensefianzas para mi beneficio y el de los
demas. Recuerdo haber ido a mi habitacion, en la casa de mi maestro, Gueshe Namdrol
para confesarle mi cambio: “A partir de ahora el chico malo estudiara y se convertira en un
gueshe!” Gueshe Namdrol se ri6 y me dijo: “{El dfa en que te conviertas en gueshe yo seré
el Ganden Tripal!”

El Ganden Tripa es uno de los personajes religiosos mas elevados en el Tibet: ocupa el
trono del Noble Tsongkhapa, y esta posicion se consigue tras obtener el rango mas elevado
de gueshe —el hlarampa— y haber sido cabeza de uno de los colegios consagrados al estudio
de las ensefanzas secretas. Mi maestro nunca habfa pasado del grado de gueshe #sokrampa,
de modo que nunca se podria haber convertido en Ganden Tripa, y ambos lo sabiamos. Me
enfadé mucho, y le juré que no sélo me convertirfa en gueshe, sino también en gueshe
blarampa. Afios después, tras haber pasado los examenes de hlarampa con los honores mas
elevados, Gueshe Namdrol solfa venir con una actitud de cordero a pedirme de modo
indirecto si le podia ayudar a elegir un buen tema para los debates del dia.

Este fue el gran regalo que recibi de Pabongka Rinpoché: abordé mis estudios con
pasion teniendo en mente la brevedad de la vida y el valor de ayudar a los demas. Hasta
esta época yo habia sido el escriba de la casa, una especie de oficinista que escribia las cartas
de todos. Con el fin de tener mas tiempo para mis estudios, un dia cogi mis costosas
plumas y papel y, delante de cientos de compafieros de clase, las ofreci a cualquiera que las
deseara.

Después, las cosas empeoraron con el plan del gobierno de enviarnos a Gueshe
Namdrol y a mi al puesto monastico en el sur del Tibet. La posesién de mi cargo durarfa
seis afos, y asi calculé mi pérdida de potencial: todavia un afio en la clase de los “temas
especiales” para la perfeccion de la sabidurfa, dos afios en la clase del “camino medio” o la
vision correcta, y los dos afios finales en las clases del conocimiento trascendental y
moralidad comprometida —todos ellos temas budistas enormemente importantes—. Necesité
armarme de valor para dirigirme a mi maestro y le pedi permiso para poder quedarme y
continuar mis estudios en Sera Me.

Ante la sorpresa de todos accedio, y eligié a mi dicharachero amigo de habitacion para
acompafarle. Me devolvié las llaves de su apartamento y se marcho, ante la desesperacion
de todos los vecinos, convencidos de que les destruiria el lugar. Pronto, sin embargo me
empezaron a llamar “Gyalrong Chondze” —algo asi como el “gusano de la biblioteca de la
Casa de Gyalrong”— y mis estudios mejoraron lo suficiente como para obtener un miksel, o
un permiso especial para liberarme de todo otro deber para poder consagrar cada minuto a
mis estudios.

Puedo decir que fue aqui cuando mi vida cambid, por tres razones: Pabongka
Rinpoché habia puesto un poco de renuncia y otras buenas motivaciones en mi corazéon; yo
habia abandonado la riqueza y la posicién para poder proseguir mis estudios espirituales; y
habia conseguido el tiempo libre para poder consagrarme a la practica. En esta ultima
categoria de ocio incluia el que, finalmente, me hubiese apartado de la influencia de mi
travieso amigo de habitacioén. Y también la buena fortuna de haber conocido al Venerable
Yampel Sengue.

Como era costumbre monastica, la clase de Yampel Sengue (que estaba un afio mas
adelantado) en cierto punto de los estudios se habia unido a la mfa. Como algunos de los
famosos personajes mencionados en la enseflanza que estas a punto de leer, ¢l crecid
originalmente en una religion diferente y entré en nuestro monasterio mas bien tarde; era
un escéptico confirmado. Sin embargo, se quedo alli y se convirtié en un auténtico experto
en budismo; cada dia soliamos pasar horas juntos revisando lo que habiamos oido en la
clase y preparandonos uno al otro para los debates nocturnos. Fue de Yampel Sengue que

13



aprendi el valor de los buenos amigos espirituales; al final, alcanzamos juntos el rango mas
elevado de gueshe. Después de la pérdida de nuestro pais viajé a Italia, donde se convirtié
en tutor del afamado tibet6logo, profesor Tucci, hasta que fallecio alli.

Fue antes de mis exdmenes finales que el precioso Pabongka Rinpoché abandoné esta
tierra. Después de las ensefianzas que segui en Sera Me, el Rinpoché habia viajado al
distrito de Hloka, en el sur del Tibet, para instruir alli a muchos discipulos. Continué en la
provincia de Dakpo, ensefiando continuamente y fallecié alli a los sesenta y tres afios, en
1941. Es costumbre en nuestro pafs incinerar el cuerpo de un santo y preservar sus cenizas
en una pequefia capilla, y atn recuerdo el dia en que llevaron sus restos a la ermita de la
montafia Tashi Choling. Se construyé una capilla y una gran cantidad de monjes, yo
incluido, le rendimos respeto y le hicimos nuestras tltimas ofrendas.

Los budistas creemos que aunque el cuerpo muere, la mente —puesto que no es
destructible como la materia fisica— continta hasta entrar en un cuerpo nuevo, en el seno
de una madre, si ha de ser humano. Creemos que los grandes sagrados pueden seleccionar
su nacimiento y que, movidos por la compasion, elegiran regresar para volver a ensefiar a
sus discipulos, si esto ha de resultar de beneficio. Por lo tanto, es costumbre que los
discipulos busquen la ayuda de grandes hombres sabios para encontrar al nifio que es
reencarnaciéon de su maestro.

La primera reencarnacién de Pabongka Rinpoché nacié en el area de Drikung en el
centro del Tibet, durante los turbulentos afios en que los chinos invadieron por vez primera
y empezaron a apoderarse de nuestro paifs. Se escapé con mucha de nuestra gente por las
montafias del Himalaya hasta descender a los valles de la India. Una vez alli, la mayoria de
los monjes que sobrevivieron al peligroso viaje fueron instalados por el gobierno indio en
un campo de refugiados en la antigua y abandonada prision de Buxall, en las junglas del
estado de Bengala, al oeste de la India. (A mi casi me mataron durante el bombardeo de
nuestro monasterio, y al llegar a la India fui elegido por Su Santidad el Dalai Lama para
trabajar en la Oficina de Educaciéon recién formada del gobierno en el exilio en
Dharamsala, cerca de la frontera del norte de la India.)

La prision de Buxall habfa sido construida afios antes por los britanicos durante su
dominio de la India. Era una maciza estructura de cemento con grandes puertas de hierro, y
construida adrede en medio de ninguna parte. Mahatma Gandhi y Nehru, lideres del
movimiento de independencia de la India, habfan sido algunos de sus distinguidos
inquilinos.

La India es un pais pobre, pero hizo lo mejor que pudo para ayudarnos a nosotros los
refugiados; la prision fue el unico alojamiento disponible que pudieron encontrar en su
superpoblado pais. El clima en la jungla era calido y humedo —completamente opuesto al
de nuestra tierra— Al igual que las delegaciones de traductores que habian ido a la India mil
afios antes para traernos un alfabeto, la mayoria de nuestros monjes fallecieron al caer
victimas de la tuberculosis y otras enfermedades tropicales.

La prision de Buxall sin embargo, tenfa una ventaja —soledad total-. Y por vez
primera en la historia, grandes eruditos de todas las tradiciones y monasterios del Tibet se
reunieron en un mismo lugar durante mas de una década. En este medio, el segundo
Pabongka Rinpoché sobresalié en sus estudios, y en poco tiempo ya ensefiaba a otros
monjes temas como la gramatica y la composicion. Se presentd a su examen de gueshe a
una edad temprana y destacd. Durante estos examenes parecia estar débil y con dolores;
inmediatamente después de haberlos terminado fue hospitalizado debido a una grave
tuberculosis. Ante la desesperaciéon de todos los monjes repentinamente fallecid; sus
seguidores mas proximos no podian creer que eligiera dejarlos en unos momentos tan
desesperados de nuestra historia. Caimos en la depresion y un gran gueshe incluso intenté
matarse (a pesar de que creemos que €s un acto muy negativo).

14



La segunda reencarnacién de Pabongka Rinpoché fue descubierta en Darjeling, India,
por su discipulo Kyabye Triyang Rinpoché y ahora es un prometedor monje en el nuevo
monasterio de Sera que se fundo en el sur de la India por un dedicado grupo de monjes
que sobrevivieron a la penosa experiencia de Buxall. Vive en una cémoda vivienda
construida por sus seguidores, algunos de los cuales también le habian asistido en sus dos
vidas previas. Su tutor principal era el finado Giku Lama, Losang Samten, que también
sirvi6 como lider de la nueva Casa Gyalrong y director del Fondo de Becas de Sera Me, que
yo y mis propios estudiantes hemos establecido para que los jévenes monjes en nuestros
cursos de estudios tradicionales puedan adiestrarse continuamente.

El Pabongka Rinpoché original también sobrevive en los trabajos de sus discipulos
principales, y en sus numerosos escritos. Su colecciéon de trabajos comprende unos quince
volumenes con un total de cien tratados diferentes que abarcan un amplio abanico de
temas, tanto de las ensefianzas abiertas como secretas del Buda. Sus estudiantes jugaron un
papel especial en preservar sus ensefanzas, ya que muchos de los trabajos principales que
tenemos hoy son, de hecho, transcripciones de sus discursos orales recopilados por sus
seguidores mas cercanos. El comentario de los Tres senderos principales que tienes en tus
manos, por ejemplo, fue preparado en base a un conjunto de anotaciones del Venerable
Losang Dorye. El gran trabajo de Rinpoché sobre las Etapas del sendero a la Iluminacion,
titulado la Liberacion en la palma de tn mano, tue recopilado por Kyabye Triyang Rinpoché,
Losang Yeshe Tenzin Gyatso, que sirvié como uno de los dos tutores del presente Dalai
Lama y que era mi propio y precioso Lama raiz. Kyabye Triyang Rinpoché nos ha dejado
una biografia detallada de Pabongka Rinpoché en dos volimenes, junto con unos noventa
extensos volumenes compuestos gracias a su erudicion. Es bajo la direcciéon de Triyang
Rinpoché que he llevado a cabo una traduccion al inglés de la Liberacion en la palma de tu
mano cuyo primer volumen sera publicado este afio.

A lo largo de muchos siglos el Tibet ha producido un extraordinario numero de
sagrados y eruditos budistas, por lo tanto es raro que las enseflanzas de un lama se
conviertan en una obra clasica en su propia vida, tal y como lo fueron los trabajos de
Pabongka Rinpoché. Ciertamente otra excepcién a esta norma fue el incomparable
Tsongkhapa, el autor de los versos originales de los T7es senderos principales del presente libro.

El nombre completo del Noble Tsongkhapa es Gyalwa Ye Tsongkhapa Chenpo
Losang Drakpa. Ocupa una posicién tnica en nuestra tradicién budista tibetana. De
manera resumida, fue el mejor filésofo, el escritor mas elocuente y el organizador mas
exitoso del budismo que haya vivido en nuestra tierra. Con el paso del tiempo, después de
la obligada apertura de puertas de nuestro pafs, estoy seguro de que llegara a ser reconocido
en todo el mundo como uno de los mejores pensadores de la historia.

Naci6é en 1357 en el area de Amdo al noreste del Tibet, en un distrito denominado
Tsongkha (de aqui su nombre, que significa “el de Tsongkha”). Tomo sus primeros votos
basicos de muy joven, de Choye Karmapa Rolpe Dorye, recibiendo el nombre de Kunga
Ningpo. A los ocho afios habfa tomado sus votos de monje novicio y recibido iniciaciones
en las ensefianzas secretas del budismo. Sobresalié en sus estudios y, siguiendo consejos de
sus maestros, viajo al centro del Tibet cuando tenfa dieciséis afnos, en busca de
instrucciones adicionales de muchos sabios de aquella zona.

Serfa imposible relatar aqui todo lo que Ye Tsongkhapa estudié. De manera resumida,
dominé todas las ensefianzas abiertas y secretas del budismo, asi como las diversas ciencias
clasicas. Unos cuantos ejemplos de los temas que estudié con diferentes maestros son: las
ensefianzas secretas de Naro y el Gran Sello, de Che-nga Choki Gyalpo; las antiguas
tradiciones médicas, de Ye Konchok Kyab; la perfeccion de la sabiduria, de maestros en el
monasterio de Dewa Chen, el gran maestro Sakya Rendawa, y Nawon Kunga Pel; las
Etapas del sendero y otros preceptos de los Visionarios, de Hle Rinpoché; 16gica clasica, de
Lochen Donsang, Venerable Rendawa y Dorye Rinchen; el tesoro del conocimiento, de

15



Lochen Donsang y el Venerable Rendawa; el camino medio, del Venerable Rendawa y
Kenchen Chokyab Sangpo; las ensefianzas secretas de la rueda del tiempo, de Yeshe
Gyaltsen y otros; las de la coleccién secreta, del Venerable Rendawa, asi como de Hle
Rinpoché y otros, segun el sistema de su propio maestro, Buton Rinpoché; el Libro Azul de
los Maestros Visionarios, las actividades de los bodisatvas y antiguos textos de
adiestramiento mental de Kenchen Chokyab Sangpo vy la lista sigue y sigue.

Aqui no se incluyen todas las ensefianzas que, segin se dice, el Noble Tsongkhapa
habia recibido directamente de seres iluminados, a través de suefios, visiones y del contacto
directo. Leemos, por ejemplo, que durante muchos afos le ensefié el ser divino, Voz
Gentil. Al principio, uno de sus principales maestros, Lama Umapa, actuaba como una
especie de traductor; posteriormente, el Noble Tsongkhapa fue por si mismo capaz de
conectar y aprender de ese ser elevado.

Deberfamos decir unas palabras sobre estos “seres divinos”. Nosotros los budistas
creemos que hay muchos Budas en el universo y que pueden aparecer en uno o mas
planetas al mismo tiempo, si esto puede ayudar a los seres que alli viven. Creemos que un
Buda es la evolucion ultima de toda vida; que €l puede conocer todas las cosas, pero no
tiene todo el poder: no cred el universo, por ejemplo (lo hemos construido por la fuerza de
todos nuestros actos propios pasados, buenos y malos), ni puede sacarnos de nuestros
sufrimientos, los cuales creemos que vienen de nuestros propios actos pasados y que deben
ser eliminados por nosotros mismos.

Creemos que por medio de estudiar y practicar la ensefianza del Buda, nos podemos
convertir en Budas, al igual que lo puede hacer cualquier ser consciente. Por lo tanto,
cuando hablamos de seres iluminados que aparecen directamente a un santo, no quiere
decir que los budistas creemos en muchos dioses o algo parecido, sino mas bien que
cualquier ser que ha eliminado todo su sufrimiento y obtenido todo el conocimiento puede
aparecer ante cualquiera de nosotros, en cualquier forma que pueda ayudarnos a alcanzar su
estado dltimo.

Sélo después de haber recibido una gran cantidad de ensefianzas el Noble Tsongkhapa
tomo su ordenaciéon completa como monje. Esto ocurrié en Yarlung, al sur de Lhasa,
cuando tenfa veinticinco afios. El nombre de ordenacién que ya habia recibido al
convertirse en novicio fue el de Losang Drakpa —y es en memoria del Noble Tsongkhapa
que tantos tibetanos se llaman “Losang”.

En este punto, su transiciéon de estudiante a maestro se estaba acelerando rapidamente
y de hecho, mas tarde, ensefi6 a varios de sus propios grandes maestros. Podemos entender
mas claramente su vida desde este punto de vista si vemos la influencia que su ensefianza
sigue teniendo sobre el budismo hasta nuestros dias, en vez de simplemente seguir su
carrera hasta el momento final en el monasterio de Ganden en 1419, cuando falleci6 a la
edad de sesenta y dos afios.

El budismo es considerado como una de las grandes religiones del mundo moderno,
pero la verdad es que se encuentra en vias de extinciéon. En algunos paises ha desaparecido
recientemente a causa de violentas maniobras politicas. En otros paises subsiste pero no en
su forma completa: el Buda ensefié los asi denominados senderos “mayor” y “menor”,
englobados en las cuatro grandes escuelas de pensamiento, y todas ellas sélo se estudian y
practican de manera activa en la tradicion tibetana. Esta tradiciéon sobrevive principalmente
en nuestras universidades monasticas; entre ellas, las tres grandes instituciones de Ganden,
Drepung y Sera son las sedes principales. Podemos aprender mucho de los afios de adulto
del Noble Tsongkhapa buscando su influencia en estos dltimos grandes bastiones del
sendero budista.

De hecho, vemos su mano en todas partes. Un nifilo monje en el monasterio de Sera,
por ejemplo, empieza su educacion formal con el estudio de la 16gica y como libro de texto
es probable que use, o bien el Sendero a la Libertad o la Joya del razonamiento. 1.os dos fueron

16



escritos por discipulos directos del Noble Tsongkhapa: el primero por Gyaltsab Ye (1362—
1432) y el segundo por Gyalwa Gendun Drub (1391-1475).

Durante su segundo curso, doce afios en lo que denominamos la “perfeccion de la
sabiduria”, nuestro monje usara el Rosario dorado, un comentario compuesto por el Maestro
en Kyishu y Dewa Chen después de su ordenacion final. El monje utilizara también la
incomparable obra Joya esencial, otro trabajo de Gyaltsab Ye. Cuando alcanza la parte del
curso que aborda los “temas especiales” seguramente aprendera de memoria las doscientas
treinta paginas de la Esencia de la elocuencia del Noble Tsongkhapa sobre los principios de las
grandes escuelas budistas.

Entre cursos, el joven monje a menudo tendra la oportunidad de asistir a discursos
impartidos por lamas de visita; quizas por el Dalai Lama en persona. El actual es el numero
catorce de su linea; y como podemos suponer, el primero era otro de los discipulos directos
del Noble Tsongkhapa. Temas populares en estos discursos publicos son las Efapas extensas
del sendero (del Noble Tsongkhapa), 1a 17ida del bodisatva (probablemente con el comentario la
Puerta para los bodisatvas de Gyaltsab Ye) o los Tres senderos principales (nuestro texto presente,
también del Noble Tsongkhapa)

El siguiente curso del monje estudiante sera la dificil filosoffa del “camino medio”
segun la escuela mas elevada del Budismo. Usara el Gran comentario del Noble Tsongkhapa
para comprender los antiguos comentarios indios. Si profundiza mas, el monje podria leer
Lo gue abre nuestros ojos, la gran exposicion sobre la vacuidad de Kedrub Ye (1385-1438),
también discipulo directo del Noble Tsongkhapa.

Adonde vaya el joven erudito se ve rodeado de la influencia del Maestro. El
monasterio por el que camina ha sido fundado o bien por el Noble Tsongkhapa o por uno
de sus discipulos directos: Ganden en 1409 por el Noble mismo, Drepung en 1416 por
Yamyang Choje Tashi Pelden, y Sera en 1419 por Yamchen Choje Shakya Yeshe.

Incluso las ropas que lleva el monje fueron en parte disefiadas por el Noble
Tsongkhapa. Cuando se sienta en su habitaciéon para meditar es probable que empiece
representando mentalmente al Maestro, tal y como se ensefia en el popular manual Prictica
del Lama. Cuando mueve sus cuentas en el rosario, puede estar contando miktsemas, suplicas
al Noble Tsongkhapa, el equivalente tibetano del Ave Marfa.

El monje gradualmente llegara a su examen de gueshe en el gran festival del Monlam,
una celebracion de tres semanas consagrada a las actividades espirituales instituida por el
Noble Tsongkhapa en 1408. Si es un mongol probablemente contara su dia de nacimiento
a partir del Gran Festival de las Luces, el vigésimo quinto dia del décimo mes asiatico: un
dia consagrado a la memoria del Noble Tsongkhapa.

Si llega hasta este punto, el siguiente curso del monje abarcara lo que se denomina el
“Tesoro del conocimiento”. Su comentario basico sera el del primer Dalai Lama, estudiante
del Noble Tsongkhapa. Para entonces el monje ya es un experto en logica y puede usar el
Tesoro de Gyalwang, una exposicion dialéctica compuesta por Gyalwang Trinle Namgyal, de
hace unos cien afios. Este autor también es famoso por escribir la Gran Biggrafia del Noble
Tsongkhapa.

A lo largo de su trabajo en el curso, el estudiante asiste diariamente a sesiones de
debate: va a un espacio abierto en el monasterio y debe defender su comprension de la
leccion del dia citando textos de memoria puesto que no puede traer consigo ningun libro.
Aqui de nuevo, esta siguiendo el ejemplo del monje de Tsongka, que de joven viajé al
centro del Tibet y destacd en grandes debates publicos en los monasterios de Dewa Chen,
Sakya, Sangden, Gakrong, Damring, Eh, Nenying y otros.

Si logra pasar su examen de gueshe con honores, el monje sera candidato para asistir a
uno de los dos colegios tantricos, donde aprendera las ensefianzas secretas del budismo.
Uno de sus tratados principales sera el de Las etapas mayores del sendero secreto del Noble
Tsongkhapa. Puede usar también uno de los muchos tratados detallados de Kedrup Ye,

17



otro de los ilustres estudiantes del Maestro. Los escritos reunidos del Noble Tsongkhapa y
sus dos discipulos principales normalmente se imprimen juntos bajo el titulo Coleccidn de
trabajos del Padre y sus Hijos. Tienen no menos de treinta y ocho grandes volimenes que
contienen unos trescientos tratados diferentes sobre todos los temas de la filosofia budista.
La composicion del Noble Tsongkhapa se caracteriza por extensas referencias a los
antiguos clasicos del budismo, un uso estricto de las normas de la légica y precisas
definiciones, un extenso vocabulario de tibetano que seguramente nunca podra ser
igualado, una observacion incomparable de las normas de la gramatica clasica y una
sensibilidad hacia las necesidades de los estudiantes de cada nivel —desde el
principiante al avanzado—.

Este ultimo punto es la razén por la que a lo largo de los siglos el presente trabajo los
Tres senderos principales ha sido tan popular en el Tibet. Tal y como describe el comentario, el
Noble Tsongkhapa ha conseguido condensar las ensefianzas completas del budismo en
catorce simples versos. Creemos que si se estudia este tratado con un corazén puro y el
esfuerzo correcto puede dirigirte a la Iluminacion.

Tal y como sus lineas de clausura revelan, el texto de los Tres senderos principales fue
escrito por el Noble Tsongkhapa para su estudiante Ngawang Drakpa, a quien también
conocemos como Tsako Wonpo —“el monje del distrito de Tsako”—. Ngawang Drakpa no
era uno de los estudiantes mas afamados del Noble Tsongkhapa, aunque en un maravilloso
dibujo de ¢l aparece con el grupo de estudiantes cercanos alrededor del maestro en la
pintura central del Tsongkha Gyechu, un version tradicional de la vida del Noble
Tsongkhapa en un grupo de quince pinturas en pergamino.’

Sorprendentemente, una de las mejores fuentes de informacién que tenemos sobre
Ngawang Drakpa es la biograffa de Pabongka Rinpoché, el autor del presente comentario.
En el primer volumen del trabajo nos cruzamos con un intercambio cautivador entre
Rinpoché y su madre, que se ha presentado en el monasterio de Sera y ha quedado aterrada
ante la austeridad de su vida alli. Ella se pregunta en voz alta como habrfan sido las cosas st
el mundo hubiera reconocido al nifio por lo que era —la reencarnacién del gran Changkya,
que habia servido como consejero personal espiritual del Emperador de la China unos 200
afios antes y cuyos lujosos aposentos aun esperaban cerca del palacio en Pekin a la siguiente
reencarnaciéon—. Pero Pabongka le responde:

No veo como puedo afirmar que haya exhibido ni tan siquiera la mas minima traza de las buenas
cualidades que solfa tener Changkya Rolpe Dotye: su conocimiento y sus logros espirituales.
Admitiré, no obstante, que siento una tremenda fe y admiracién por este gran hombre y cuando leo
sus trabajos, definitivamente los encuentro mas ficiles de entender que otras escrituras. Es cierto
también que, de joven, siempre he sentido una gran atraccién por el tipo de silla china en la que
Changkya solfa montar, y una gran predilecciéon hacia todas las cosas chinas.

Esto, y el hecho de que t4, madre, solias hablarme tanto de como me reconocieron
como ¢l, me ha hecho preguntar si realmente no podria ser el Changkya —y a veces empiezo
a identificarme con él—.

En alguna ocasiéon también me viene al pensamiento que en otros tiempos he sido
otras personas también... en los dias en que nuestro gran y gentil protector Tsongkhapa
vivia sobre esta tierra yo fui, a veces creo, aquel monje de Tsako, Ngawang Drakpa.’

A causa de esta revelacion, el autor de la biografia de Pabongka Rinpoché relata
brevemente la vida de Ngawang Drakpa. Vemos una escena en las pinturas de la vida del
Noble Tsongkhapa en que ensefia a un grupo de cuatro monjes en un templo denominado
Keru, y en la descripcion del gran Yamyang Shepa (1648-1721) leemos que el Maestro
imparti6 lecciones sobre la perfeccion de la sabiduria, l16gica y el camino medio a Ngawang
Drakpa y a sus amigos de clase.” Esto parece haber ocurtido justo después de la ordenacion

18



del Noble Tsongkhapa, y antes del primer contacto con sus tres discipulos mas famosos:
Gyaltsab Ye, Kedrup Ye y el primer Dalai Lama.

El biografo de Pabongka Rinpoché esta de acuerdo y cita la Biografia secreta
demostrando que Ngawang Drakpa pertenecia a un grupo de alumnos del Maestro
denominados los “Cuatro Originales”, antes de su periodo de reclusion. Aqui se afirma que
Ngawang Drakpa nacié en la linea de los reyes de Tsako, en el lejano este del Tibet, en
Gyalmo Rong. Este es otro nombre para Gyalrong, que es también la misma casa en Sera
Me donde el nifio Pabongka fue instalado por consejos del sabio.

Leemos que Ngawang Drakpa, al igual que el Noble Tsongkhapa, también viajé hasta
el centro del Tibet, en busca de instruccion adicional. Se convirtié en un adepto, tanto en
las ensefianzas publicas como secretas, conocié y aprendié del Maestro y le acompafié en
un viaje al monasterio de Tsel en Kyishu, un distrito en el este del Tibet. Después de su
vuelta a Lhasa, la capital, llevo a cabo diversas practicas espirituales.

Una historia muy conocida sobre Ngawang Drakpa sefiala que por esta época, él y su
maestro acordaron prestar una atencién especial a sus suefios de la siguiente noche.
Ngawang Drakpa sofié que miraba al cielo y vio dos grandes caracolas blancas, igual que las
que vaciamos en Tibet para usar como trompetas en las ceremonias religiosas. Las
caracolas descendieron al regazo de sus ropas y, de repente, se mezclaron una en la otra.

Ngawang Drakpa se vio cogiendo la caracola y soplandola —su sonido era
ensordecedor y se esparcié a una distancia inconcebible—. El Noble Tsongkhapa interpretd
el suefio para su estudiante diciendo que predecia que Ngawang Drakpa esparcirfa las
ensefianzas del Buda en su distante hogar de Gyalrong. En efecto, esto se cumplid, ya que
se le acredita la fundaciéon de mas de cien monasterios en el este del Tibet.

La biografia de Pabongka Rinpoché también habla de la relaciéon cercana entre este
discipulo y el Noble Tsongkhapa. En las lineas finales de los Tres senderos principales, el
Maestro le llama “hijo mio” mostrando un afecto personal que no era muy tipico del gran
erudito. También era especialmente dado a satisfacer las peticiones de ensefianzas de
Ngawang Drakpa (en la escena en el Templo Keru vemos a algunos de los monjes
haciendo un gesto de suplica ante el Maestro) y se dice que Ye Tsongkhapa compuso el
relato del famoso bodisatva Siempre Llora debido a una peticién personal de Ngawang
Drakpa.’

Como evidencia final de su profundo vinculo, nuestro bidgrafo cita una carta que el
Noble Tsongkhapa envié a su estudiante. Por el contexto (el mensaje entero aun existe),
sabemos que Ngawang Drakpa ya ha emprendido el largo viaje de vuelta a Gyalrong y esta
haciendo tremendos esfuerzos para ensefiar a la gente de alli. En estas breves y hermosas
lineas el Maestro implora a su discfpulo que siga sus instrucciones privadas. Le insta a
actuar y a rezar, en todas sus vidas, tal y como lo hace él. Invita a Ngawang Drakpa a
encontrarse con ¢l otra vez, al final, en la Iluminacién, donde promete ofrecer a su
favorecido estudiante el primer sorbo de su copa de inmortalidad.

El final de nuestra historia no es tan agradable: somos refugiados del Tibet, expulsados de
nuestro Shangrila por los ejércitos chinos. Las salas de la casa de Gyalrong, donde
Pabongka Rinpoché obtuvo su conocimiento y yo gastaba mis bromas a Yeshe Losang, han
sido bombardeadas y quemadas. L.a montafia ermita del Rinpoché, Tashi Choling, subsiste
como un extrafio esqueleto —sélo queda la pared de piedra frontal, ya que el resto fue
destrozado por los chinos con el fin de tener madera para quemar—. La celda del monje en
la boca de su maravillosa cueva de meditacion, Takden, fue destruida de manera que ahora
ni tan siquiera se puede encontrar su entrada.

19



Como budistas, los tibetanos no sentimos odio hacia los chinos, sélo una profunda
tristeza ante la pérdida de nuestro pafs y tradiciones, y por la muerte de mas de un millén
de amigos y familiares. En un sentido nos hemos vuelto mas conscientes de lo preciosa y
corta que es la vida y de que deberiamos practicar la religion mientras aun tengamos vida
para hacerlo. Nuestra pérdida es quizas la mayor ganancia del mundo, puesto que
ensefianzas como la que estds a punto de leer llegan ahora por vez primera al mundo
externo. Hago plegarias para que este libro nos ayude a todos a destrozar a nuestros
verdaderos enemigos: las emociones aflictivas del apego, el enojo y la ignorancia dentro de
nuestras propias mentes.

Serme Gueshe Losang Tharchin, Baksha (Abad) 31 Mayo, 1988. Dia 15 del Cuarto
mes budista

Rashi Gempil Ling

Saka Dawna, el dia de la Iluminacién del Buda

Primer templo budista kalmico

Freewood Actres, Howell, Nueva Jersey, EUA

Los Autores

TSONGKHAPA (1357-1419), también conocido como Ye Rinpoché Losang Drakpa, fue
probablemente el comentador mas excelso de los 2.500 afios de historia del Budismo.
Naci6 en el distrito de Tsongkha, en el este del Tibet, y tomé sus primeros votos a una
edad temprana. De joven ya dominaba muchas de las ensefianzas del budismo y fue
enviado por sus tutores a las grandes universidades monasticas del Tibet central. Alli
estudi6 bajo la direcciéon de los eruditos mas destacados de aquellos dias; se dice también
que gozaba de visiones misticas en las que se encontraba y aprendia directamente de las
diferentes formas del mismo Buda.

Los dieciocho volimenes de los trabajos reunidos de Tsongkhapa contienen
comentarios elocuentes e incisivos sobre la practica totalidad de los clasicos principales del
antiguo budismo, asi como sus célebres tratados sobre las “Etapas del sendero a la
Iluminacién”. Sus estudiantes, entre ellos el primer Dalai Lama del Tibet, aportaron cientos
de tratados propios acerca de la filosofia y practica del budismo.

Tsongkhapa fundo los tres grandes monasterios del Tibet, donde unos 25. 000 monjes
han estudiado las escrituras budistas a lo largo de los siglos. También instituyé el gran
festival del Monlam, un periodo de estudio y celebraciones religiosas en todo el Tibet.
Tsongkhapa falleci6 a los 62 afios, en su monasterio y hogar de Ganden, en Lhasa, capital
del Tibet.

PABONGKA RINPOCHE (1878-1941), también conocido como Yampa Tenzin Trinle
Gyatso, naci6 en una importante familia en el estado de Tsang, al norte del Tibet central.
De nifio entré en la Casa Gyalrong de Sera Me, uno de los colegios adjuntos a la gran
universidad monastica de Sera y consigui6 el rango de gueshe, o experto en filosoffa budista.
Sus poderosas ensefianzas publicas pronto le convirtieron en la mas destacada figura
espiritual de sus dias y la coleccion de sus trabajos reunidos sobre todas las vertientes del
pensamiento y practica budista comprenden unos 15 volumenes. Su estudiante mas famoso
fue Kyabye Triyang Rinpoché (1901- 1981), tutor junior del presente Dalai Lama.
Pabongka Rinpoché fallecié a la edad de 63 afios en el distrito de Hloka, en el sur del Tibet.

20



Los traductores al inglés

KHEN RINPOCHE, GUESHE LOSANG THARCHIN (1921- ) Naci6 en Lhasa y
también entré de nifio en la Casa Gyalrong de Sera Me. Se formé bajo la tutela de
Pabongka Rinpoché y Triyang Rinpoché y después de un riguroso curso que durd 25 afios
de estudio de clasicos budistas se le concedio el mas elevado grado de gueshe. Se gradud en
el Colegio Tantrico de Lhasa en 1958 donde fue también administrador.

Desde 1959 Khen Rinpoché ha ensefado filosoffa budista en Asia y los Estados
Unidos, y en 1957 completd sus estudios de inglés en la Universidad de Georgetown.
Durante veinte afios ha sido abad de Rashi Gempil Ling, un templo mongol kalmico en
Nueva Jersey. También es fundador de los centros Mahayana de Sutra y Tantra de Nueva
Jersey y Washington D. C, y autor de numerosas traducciones de importantes textos
budistas.

En 1977, Khen Rinpoché dirigi6 el desarrollo del primer procesador de textos tibetano

y actualmente es el editor principal del Assian Classics Input Project (ACIP), un esfuerzo
internacional para preservar la literatura mas valiosa de Asia en forma digital. Ha jugado
también un importante papel en el restablecimiento del Colegio Monastico de Sera Me, uno
de los mayores monasterios budistas del mundo donde ostenta el cargo de abad emerito y
director vitalicio.
MICHAEL PHILIP ROACH (1952- ) recibi6 el President Scholar Medallion de
Richard Nixon en la Casa Blanca en 1970, se gradué con grandes honores en la
Universidad de Princeton en 1975. Estudi6 en la biblioteca del Gobierno del Tibet bajo los
auspicios de la Woodrow Wilson School of International Affairs y luego durante quince
afios bajo la guia de Gueshe Tharchin en Rashi Gempil Ling, obteniendo también el grado
de Rikchung en el Colegio Monastico de Sera Me. Trabaja en la industria del diamante en
Nueva York. Ha trabajado muy activamente en la restauracion de Sera Me, donde se
orden6 monje budista en 1983. Michael Roach es actualmente director de ACIP y del Asian
Classics Institut, una escuela de adiestramiento para traductores y maestros localizada en
Manhatan.

Notas

1 Lustre erudito Changya Rolpe Dorye. E. Gene Smith ha escrito una excelente introduccién a la historia
de la linea Changya y ésta se incluye en el prefacio a la coleccién de trabajos del sabio tibetano,
Tuken Dharmavajra (ver p.1-7 voll entrada 52.)

2 Quince pinturas en pergamino. Hay al menos cuatro grupos de esas pinturas fuera del Tibet; todas
ellas muy parecidas porque las “pinturas” son, en realidad, bloques impresos. En mis dias de
estudiante estas impresiones se podian encontrar en el monasterio de Narthang, cerca de la ciudad
de Shigatse, al sudoeste de Lhasa —podia contratarse a un pintor para rellenar los colores y escribir
las inscripciones tradicionales que explican cada escena—.

3 No veo como puedo afirmar. Ver p. 221-2 vol. 1 de la biografia del Rinpoché, nota 55 de la
bibliografia.

4 Ngawang Drakpa y a sus amigos de clase. Ver p 293, bibliografia, nota 27.

5 Famoso bodhisatva “Siempre Llora”. El texto atn existe. Ver bibliografia, nota 64.

6 Estas breves y hermosas lineas. Las lineas citadas por el biégrafo de Pabongka Rinpoché, aparecen en
la p.584 (bibliografia entrada 69). Inmediatamente después de esta carta en la coleccion de trabajos

del Noble Tsongkhapa, se preservan dos mas que envié a Ngawang Drakpa; la primera de ellas
contiene los Tres senderos principales.

21



22



THE ASIAN CLASSICS
INSTITUTE

Curso I: Las Ensefianzas principales del budismo
Lectura Dos

99| fg”i'qa:'rd'h’:'[nm'ﬁmmna:'ifz\s'cq&'n]ﬁ'aqna':1'
YRR WIRENRAFR Y| Ry YVHRN T YRRy IR RN
m&'raa:'g“qgﬁ%&'g‘ta'zaqn]z«r&ﬁ1

Agu esti gnardada “1.a llave que revela la puerta hacia el noble sendero™ una crénica compuesta cuando
el glorioso Pabongka Rinpoché, el Guardian del Diamante,” impartia enseiianzas sobre los Tres senderos
principales

No09] FRIRRTR

“Namo guru Manyngoshaya”.
Me postro ante el Maestro de la Sabiduria
Cuyo nombre es 1oz Gentil.

AT TR TR TR YNGR F R
]&@-\N.gjﬁg J\‘s 5@‘&'@1‘%{3‘1
[REsSgRArgR s gy )
BF g Faadaadyy)

Me postro en primer lugar ante mi Maestro que, movido por una amabilidad incomparable, se oculta con la
ropa azafrdan,” anunque, en verdad, él es los tres secretos de cualquier V encedor”.
Seguidamente prometo tratar de escribir aqui unas notas breves de explicacion de los versos enseriados
por Voz Gentil': Los tres senderos principales.””



LOS PRELIMINARES

I
El Lama y el Mundo

R xaagaagRaaad 3E5ag 'i&"qﬁa“'ﬂgq‘@mg&
AR RRQFAN| QSA) A HEQIHE TR AR AR TR B AR
Astaiapay fapeder R nRaiagg
aq'@:rnﬁq'rd’ﬁ:'rnag"in5:'5{:?@@%@&@:&5ﬁﬁﬁ'&&fnﬁ'

SRELN

Habia un Lama que era la imagen misma del conocimiento, el amor y el poder de cada uno
de los incontables Budas. Todo en una sola persona. Incluso para los que nunca le habian
conocido era el mejor amigo que cualquiera de ellos, elevado o humilde, pudiera esperar
tener. Situado en el centro de nuestro universo, estaba el sagrado Lama, el tnico protector
de todos los que le rodeaban en esos dias degenerados. Era el gran Guardian del Diamante,
Pabongka Rinpoché, cuya amabilidad no tenfa parangén. Y sus labios sagrados
pronunciaron una enseflanza.

Habl6 de la esencia de las “Etapas a la Iluminacion”, una ensefianza que, en si misma,
es el corazon de todo lo ensefiado por cada Buda del pasado, presente y futuro. Hablé de
los Tres senderos principales, 1a esencia del néctar de todas las maravillosas palabras alguna vez
pronunciadas por el Maestro, Voz Gentil.

A lo largo de los afios, Pabongka Rinpoché nos impartié esta profunda instruccion en
numerosas ocasiones. Sigui6 los versos originales de cerca y desarrollé bien la ensefianza,
envolviendo en ella cada punto, profundo y vital. Temiendo poder olvidar algunas partes
de la misma, tomamos notas de distintas fuentes y las reunimos para componer una sola
obra.

IT
¢Por qué aprender los Tres senderos principales?

Ty %‘N:‘%‘E’ﬁﬁ'ﬁ [namqﬁ&'g&@f@m‘ﬁ:'ﬁm%q
R Nt L BRI CEF ERAEE o IEERE S
AzaN R YaafR MY R AR Ny FIRrsR AR -

I ) abongka Rinpoché inici6 su ensefianza con unas observaciones introductorias que
; 3 .

empezaban con unas lineas del gran Tsongkhapa, Rey del Darma' en los tres reinos'*.

La primera decia asi, “mds que una joya que concede todos los deseos, esta vida de

24



oportunidad””. Basindose en estas lineas, Rinpoché fue capaz de relacionar dichas notas
de apertura con el sendero entero, de principio a fin, resumiendo de manera breve algunos
de los puntos mas importantes.

EGERE -t RN R I S SETE S

AR 9T YRR | I D R Emm AR
N'Q%'g N'?)J\'Q '3'6\1'5'5\1 'Eﬁ'ql\l 3\1'%'/ & ﬂ"@ﬁﬂ] QR'Q"Q] R 'éﬂd'a!’lq& ’

aq‘i’a'q%&i'gm?ﬂ

Estos empezaban con lo necesario que era para nosotros, la audiencia, cambiar
sinceramente nuestro corazon y escuchar la ensefianza con la mas pura de las motivaciones.
Tenfamos que poner especial esmero en evitar los tres famosos “problemas del
recipiente”'® y seguir la practica segin la cual se usan seis imagenes para recibir la
instruccién.'” Pabongka Rinpoché nos detall6 los diversos puntos: Dijo, por ejemplo, que
hablarfa primero sobre como evitar el problema de ser igual a un recipiente sucio, ya que
una buena motivacién era importante no solo en las horas de clase sino también en las

etapas de contemplacién y meditacion que deben seguir al periodo inicial de instruccion.

MY :n:hm IR IR AR AN TG TR 51 A
N&maqwmngq:@mm&mmmeﬁma\sq 'ﬁ‘e:'“':'
mq&'z;;n]'fg@'im&'gfqé'm'g&'qﬁ&wqm1

Existe una gran via por la que viaja cada uno de los Budas de los tres tiempos. Es la
Gnica lampara que gufa a los seres conscientes de los tres reinos.”” No es otra que la
ensefianza conocida como las Etapas a la Iluminacién. Y el corazén, la vida misma de esta
ensefianza, es la instruccion sobre los tres senderos principales.

- -~ A\ o~ - -~ -
ﬁ'vq:n]qq'ﬁqi'a5:'@'&'@1’&:&'@&'g_'q'am:‘ﬁ'mam‘ﬁn]z\q N
- A A A A e e -

Q%ﬂ'ﬂ'ﬂ'ﬂ@é@'ﬁ&'ﬂﬂ]&‘ A BN INSTN] INAH AW AR S
v . 0Q . 0\ . V . . Q . LEL)
Frafadyfadsze

A todos nos gustarfa convertirnos en Budas para poder ayudar a los demas; pero para
conseguir dicho estado hace falta trabajar hasta alcanzarlo. Y para poder alcanzarlo hace

falta saber como. Y para saber cémo, hace falta estudiar el Darma. Ademas, el estudio que
emprendamos debe centrarse en un sendero que nunca yerra.

25



\

ﬁ'mara%a'rxﬁ&'aqnﬁ“f:'[n'u'%ﬁ'ﬁ&‘sc"{qmim FRYRERGR’
gq&'gm'ﬁ:’iéﬁﬁh’qﬁ’:q'ﬁncgqm'm'm'qq:':ﬁm&'@nﬁ:
CF S NEEE RS R :'qzx:'an'ﬁﬂ'&?{&n%&ré&'qgm':1'
SR Y AR

Esto nos lleva a nuestro texto presente, los Tres senderos principales, compuesto por el
protector Voz Gentil tal como apareci6 a sus discipulos bajo la forma de un hombre —el
gran Tsongkhapa—. El imparti6 la ensefianza a Ngawang Drakpa, un monje del distrito de
Tsako, al este, en el Valle de Gyamow. Ofrecemos tan sélo una breve narracion de este
profundo trabajo, siguiendo las palabras de cada verso.

m&q‘@:%&m&@mﬁg&qgwﬁq m&%&m%&gqﬂaa&r
NER XAV YN N TIT T /I VR FHANKF W R agy
“R| NS INAT A SRR IR

Aqui hablamos de los “tres senderos principales” mientras que en la ensefianza sobre
las etapas a la Tluminacién hablamos de practicantes con “tres motivaciones diferentes™.
Aparte de los distintos nombres que les damos y de algunas diferencias en sus divisiones,
las ensefianzas sobre los tres senderos principales y las de las etapas a la Iluminacién son,
esencialmente, idénticas. Para el presente texto se ha desarrollado una tradicion de
ensefianza separada debido a las diferentes categorias que emplea para presentar los

mismos temas.

)

RS SCELEES SR SR S SR LR K R

:m'E&ma'ofﬁ‘ﬂﬁ&'@%&'aq'm‘qq‘ﬁqa1 %'m:':&'qg:q@&'

\

Eq'q'aamagﬁq g:'@nﬁ'&&&'ﬁ%&%ﬁ'q'a&&'55'&@5':13'

N\ a~ O\

5 WA YRR ¥ 35 afiR ad A HR e R

Los tres senderos principales son como la viga principal que sostiene todo el techo. Tu
mente debe estar llena de estos tres pensamientos si deseas practicar cualquier Darma, sea
el de las ensefianzas abiertas o secretas del Buda. Una mente rebosante de renuncia te dirige
a la libertad y una mente impregnada del deseo de convertirte en un Buda para beneficio de
cada ser consciente te lleva a la omnisciencia. Por ultimo, una mente imbuida de la visién
correcta te sirve como antidoto contra el ciclo de la vida.

26



-\ N - -

n\qﬁ'ﬁ'n&’ﬁ'q&N'&'&J\maﬁ'ﬁq'nq'mm"n,&':ﬁ'aﬂ'ﬁq AR

FRNTANTNARTRANT YR AR QNP ZI
TR RS YY) an Ay By g g A) 9
B3| FAES) ngﬁ’g’q&'E«x’qz«x'n]'qsaqng’&'éq’g&'@;"ﬁ"ﬂ&&’

N\

° 'QVR'Qa' QA FR LRE TR IS FPR LR FHR YN IR WE”
SRR g sy g gy
N'Qﬂ'ﬁ]

De lo contrario, puedes hacer actos no virtuosos, los que denominamos de “no
mérito”, y renacer en una de las vidas infortunadas.” Los actos de “mérito” sélo te haran
nacer como hombre o como un ser de placer en el reino del deseo. Los actos que llamamos
“invariables” sélo te convertiran en un ser de placer en los reinos de la forma y sin forma.
Puedes pretender que practicas cualquier cosa —los Canales y Aires y Gotas, el Gran Sello,
la Gran Perfeccion, la Creaciéon y Consumacion, lo que sea”— pero, a menos que los tres
senderos principales llenen tus pensamientos, cada una de estas profundas practicas sélo te
conducira al ciclo de nacimientos, no pueden dirigirte a la libertad ni al estado del
conocimiento completo.

5&}'@'@&'@@:’%@{@@&1 R RN Y AHRN] HRRAES
WA AEFGUYRE| P RGTITIRR | E
X8 i.m].q%. %ﬁmg.@qna 5'3‘"5{:“"@"1 q%‘m‘i&‘ 3ua : i.;\f.

W5 SeFagrgRagraThy| FRaRaasE iR

\

Lo encontramos en una pregunta que Gueshe Puchungwa planteé a Chengawa.”
“Digamos que por un lado, pudieras ser una de aquellas personas que ha dominado las
cinco ciencias,” que ha obtenido la concentracién mas estable en un solo punto, alguien
que posee los cinco tipos de clarividencia®™, que ha experimentado los ocho grandes logros
espirituales.”® Y digamos que por otro lado, pudieras ser una persona que atin ha de
conseguir la experiencia completa de las ensefianzas del Noble Atisha’ pero que, sin
embargo, ha desarrollado un reconocimiento tan firme de su verdad que nadie podria jamas
hacerle dudar de ella. ;Cuadl de los dos elegirias ser?”

gq'gzaa'qm'qm NasEa) :&m&‘ir‘i&'mgﬁm'g&mg'é’q
104&'@?34'&'@%‘@‘&5‘5;&55'gfn]&'é&'iﬁ]"qm:'q%m'ﬁ&@1

27



Y Chengawa dijo en respuesta, “Maestro mio, olvidemos cualquier esperanza de
experimentar todas las etapas a la Iluminacion; me contentarfa con ser alguien que tiene un
breve atisbo de comprension, alguien que puede decirse a si mismo: he empezado a
caminar desde la primera de las Etapas a la Iluminacién .

N\ N\ N\ - Q N\

AR TR FAHRNYIR] HRRAEF A QYA IR IR YR

QR QRIGANAR]  AEE R GNP IR FFUIK] gm‘u‘%q‘if‘

qgﬁia’:m'%'g&argq'aﬁ'g:&'aiﬁm'aq'gm'g:'Qﬁa'n'mm'&'Qﬁz\r
AT\ N - - - ~

AR EFR IR FT AN RS A RN A FT E RAR QER TS

AR B AN AYRN AR

“¢Por qué serfa ésta mi eleccion? En todas mis vidas previas hasta ahora he sido un
experto en las cinco ciencias incontables veces. Incalculables veces he conseguido la
concentraciéon unipuntual, incluso hasta el punto de poder sentarme en meditacion durante
un eén. Lo mismo ocurre con los cinco tipos de clarividencia, y los ocho grandes logros.
Pero nunca he podido ir mas alla del circulo de la vida, nunca he logrado salir. Si pudiera
obtener una experiencia completa de las etapas a la Iluminacion ensefiadas por Atisha, con
toda seguridad lograrfa dar la espalda a esta rueda de nacimientos”.

S CECUS IR E RIS @_’fia'gm'ag’am'&l’qz«@%’q

R AHUFRNE| B IR REN WA PR PAaes adE Fo@ar
S < » ~
RaTay) AR AR JURRAN TR IR AR 1E X 3E A7 ANE'
RS FN YR I AT AR R PR IR YIUANEL IR ER| 2%
N\ - - NN - - -
QR W& & A NN REFK LR SRAN FH NN FN AN QYR AN
§NS HRANNQN AN NS Sl
SELERES

Esta misma idea se transmite en las historias del hijo del Brahmin Tsanakya™, el
experto meditador de la practica llamada Hevajra® y otras. El noble Voz Gentil le hablé asf
a nuestro protectort, el gran Tsongkhapa:

Supén que te descuidas de consagrar una parte de tu practica a pensar en los diversos problemas de
la vida ciclica y en los diferentes beneficios de librarse de ella. No te sientas a meditar haciendo que
tu mente trate de abrirte los ojos a la fealdad de la vida, o a las maravillas de la libertad. As{ nunca
llegaras al punto de dejar de pensar, ni por un solo instante, en la vida presente. Nunca dominaras el
arte de la renuncia.

28



Zagan| a559) 2F § QN QA ARE P T F IR FR R
aa':ﬁg&'q%'q&'a“\!'aiﬁm‘a&'a“ﬁ’ﬁ'ﬁ_a’{q'&a'qﬁ&&':q':q:'

30 3R QGE TN I AGA FN RN 'q§:.m'€q'q§&'5'ﬁa1,&1

Y digamos que sigues intentando desarrollar habilidad en alguna gran practica virtuosa —la
petfeccion de la generosidad, de la ética, de soportar la adversidad, del esfuerzo gozoso o de morar
en concentraciéon’’—. No importa la que sea; ninguna de ellas te podra dirigir al estado de libertad.
La gente que realmente ansfa la libertad, en primer lugar debe olvidarse de todos los consejos
supuestamente profundos. Deberian valerse de la meditacién de “revision mental” para desarrollar
la renuncia.

3395 R 5 FN Van AP A HR I REF R RN A FN
Eq’aqz\m&'&'@N'a\qqﬁqgsﬂ@._.\.m&.i.a.qga,%‘

Los que intentan practicar el sendero mayor han de reservar un periodo regular de tiempo para
considerar lo perjudicial que es concentrarse en el propio bienestar y cuanto beneficio se obtiene al
concentrarse en el bienestar de los demas. Gradualmente, estos pensamientos se volverin
habituales; nada de lo que hagas sin ellos llegara a ser un sendero que te dirija a algun lugar.

. . . \' . . 'v . Q 0\ 'Q . . . . . Q. .

NS g g iR A fusam guan s A s

0“0 . t“ * . . “0“ 0\ o . t\ . . . 0\ . =} .
FITHARRGIGRIRIALRF| PR ARV AU
Qa'ﬁaﬂ"&l '%5\1'&‘,6\11\1 AR&AIN ﬁﬁi‘ﬂﬂ AN Sﬁg i'\qz\l "351 RN

. et . . ‘“ ‘Q. '\ . . Q Qv
AN AR ARG GINTEX A

Las virtudes que lleves a cabo de otro modo se veran alteradas por el hecho de que las haces
para tf mismo —por lo tanto, lo Gnico que traeran, al final, es lo que se conoce como “Iluminacién
menotr”—. Esto es similar a lo que sucede cuando no eres capaz de practicar profundamente los
diversos aspectos de la renuncia porque te descuidas de consagrar un poco de tiempo a pensar en

ello —cada uno de tus actos virtuosos se ve afectado por tu interés hacia esta vida presente, y sélo te
lleva de vuelta al ciclo de nacimiento—.

%N'i'ﬂﬂ]&!'QI’RI’Q]N'ﬁa’ﬂﬁ&l\!’iﬂ]’ﬂi’ﬂﬂﬁﬂﬂ' %&“':‘@“Ti“"ﬁ]'

e J———. IR P 17 A sP o = RSP spmosm ey
&K:NQ%&ﬁQSﬁN&NGdg:ﬁiﬁﬂ’iﬁ&ﬂ’igﬁﬂ"&]

Es indispensable, pues, primero ganar fluidez en la actitud de la renuncia y en el deseo de
obtener la Budeidad para todo ser vivo. Por ello, posterga de momento todas las supuestas practicas

29



profundas: las ensefianzas secretas y demas.

%Nu'ﬁ:%a'\zq'ﬁi}ﬂ'ﬂ&&'&ﬁ'ﬂ&'ﬂ'ﬁ:'ﬁ&&'63'&@33’:13@:5«-
gﬁ.i.qgﬂ’.q&‘ %N'i'q%m%"54%i'a'fﬂ]“*'éﬁ'ﬁ'%’m&'@Yﬂﬁﬁ'

SRR RS SO

Una vez hayas logrado desarrollar estas actitudes, quieras o no, cualquier acto virtuoso te
dirigira a la libertad y al estado en el que conoces todas las cosas. Es por tanto, una sefial de total
ignorancia sobre los puntos mas esenciales del sendero’ el que una persona no considere dichos
pensamientos merecedores de ocupar su tiempo de meditacién.

V .V'&'\N' .V'&.R .q.m' m&.“' gﬁ &. N&'qa.“. m.
SURNGNINFNINTAT] ANV D
QR QR R A AN IS N2 HR QIR LR A W AN’
N SHIFRNARKE T AW
Frarafasr BNAR EF R gaaa Janagas] Ige
SFRaradrs g asiagay 33
. 'Q'Q . . \. . g . . . . “
GR AN JANAR Qﬁj JANTSTYA iQQN J'wg|
A lo que nos referimos respecto a meditacion de “revision mental” es a un tipo de
meditaciéon en el que eliges una linea de pensamiento particular y la analizas. Los tres
senderos principales son la flor y nata de todas las palabras sagradas que han pronunciado
los Budas. Los significados de todas estas palabras y los comentarios al respecto quedan
integrados dentro de la ensefianza acerca de los senderos de los practicantes con las tres
motivaciones diferentes. Y dicha ensefianza queda ain mas integrada en la instruccién

sobre las etapas a la Iluminacién que, a su vez, se integra en la referente a los tres senderos
principales.

&"{%‘ai‘@qz\rﬁ‘ga‘&qg&‘sﬂ QYRR FFRN AT SR IS’
& A ~ a
llq'ﬁi'&!ﬂQ'ﬁﬂ']'ﬂ"iad'S'%&N'NQ&'@N'EQ’QQ'SQN'QQQ'@ Q"Q
qﬁmﬁq %"sfn'maéﬁmm'gfm&'ﬁm'q%&xm':!g;n'ﬁn‘]’zxrm1
QL W, o2 SN .. SN, . S . S
I HIRER] grgedAnrus s gy
\0 S . . 0\0 . 'V . . 0“ . e . “0 0« . . .N . .
ST GV YT WERR ARG AER TGS B QAN FE
N . QV 0\000
THFNAIT
¢Cémo puede quedar cada una envuelta de este modo en la siguienter Cualquier

pensamiento expresado en las palabras sagradas de los Budas y los comentarios que las
explican fueron pronunciados con el Gnico objetivo de ayudar a los discipulos a obtener el

30



estado de la Budeidad. Para alcanzarlo, uno debe estar versado en las dos causas que lo
producen: los denominamos “método” y “sabidurfa”. Los elementos principales de estas
dos causas son también dos: el deseo de obtener la Budeidad para beneficio de todos los
seres vivos y la vision correcta. Para el desarrollo de ambas actitudes en tu corriente mental,
en primer lugar debes despertar una aversion absoluta hacia todas las cosas aparentemente
buenas de la vida que uno pasa en el ciclo de nacimientos.

[

“ “~ O\ - N 5N
"'&:'q[n’\'tamz\raa'aﬁﬁgf:&'qq:qm&&‘Q'&éﬁ'@ﬁ'é&ﬂ @Ay

- ama A\ O\

'}]N 3] SEAN 3 Tasg Q[‘QR qraar am Qﬁﬁ ’“ ﬁ: E’éi'ﬁ]'ﬁ'&!' N

Ay 'KN'Q%R'Qﬁ'&ﬁ'ﬂQN'&!ﬁ]

Supén que nunca te las arreglaras para despertar el deseo de liberarte del ciclo de la
vida —sup6n que nunca obtuvieras una renuncia completa— Sera completamente imposible
para ti desarrollar lo que denominamos “gran compasiéon”—el deseo de liberar a cada ser
vivo del ciclo—. Esto hace de la renuncia un “sin ella, nada consigo”.

TR REGSEEE EEE I SN B R SR RS
QgAY NN & AR FAFS AN I A &m‘é"qﬁa'ﬁng‘z\x FNGRNY
Az AR AEN TRV TNE Rg R A SENY YU RRA QRN LGS
SRS

Para poder alcanzar el cuerpo de la forma de un Buda,” uno debe reunir lo que
denominamos “acumulacién de mérito”. Este acopio depende, principalmente, del deseo
de obtener la Budeidad para el beneficio de cada ser vivo. Para alcanzar el cuerpo de
Darma de un Buda, uno debe tener la “acumulacion de sabidurfa”. Y para ello, lo mas
importante es desarrollar la visiéon correcta. Los puntos vitales del sendero se han
sintetizado en los tres senderos principales, que se han convertido en una instruccion
asumible para los estudiantes. Estas palabras de consejo directamente impartidas por Voz
Gentil a nuestro noble precioso son, verdaderamente especiales.

%’Naﬁq'&a‘g‘?af&'g'«:tﬁ'ﬂ'@i&ﬂ@:q 5&‘%:1‘:1‘%5\‘21'3‘@1&'3
-

-~ =~ N A A SN
A IUFRER] NAN| FIATFN KRN Y FR T AN Y
n'ﬁﬁ'zm&'aiﬁmz\i%’qﬁmmm&'@'ﬁ}?ﬁg&n}&&'@‘ AAYRA]

N

31



Es imposible dirigir tu mente hacia la practica espiritual a menos que desde el inicio
tengas renuncia. Es imposible que esta practica sea un sendero del camino mayor a menos
que poseas el deseo de convertirte en un Buda para beneficio de todos los seres. Y es
imposible desembarazarte totalmente de los dos obsticulos™ a menos que tengas la visién
correcta. Por esto se dice que estas tres actitudes son los “tres senderos principales”.

m&'ﬂ}?ﬂ}ﬁ&‘h"q%m*g:m‘aqﬁq@/qaa‘g&'aii‘?{z\!'ﬁ'qﬁm'aq'
TR ajaadaa B a3 guafR Al ganaasuadiy )

SCREE SR
Una vez domines con fluidez los tres senderos principales, todo lo que hagas se
convertira en practica espiritual. Si tu mente no estuviese repleta de esos tres pensamientos,

nada en lo que te involucrases te llevaria a ningtin otro lugar aparte del viejo circulo de
nacimientos. Tal y como dicen Las etapas del sendero extensas:

%’ga'q'qflfa't:lm'g&‘tﬂ:z«ri'&a%&rﬁaq&'ﬁ‘ngz\rﬁng’&a\rnw
e gR A Iy g R PR TR A g SRy
ua’{egm'&1"3\’1&'%’4]':13'21&'&:@&'ém'maiiw:'&'ﬁgﬂ RER

A = N\ -~ -

’1_1_‘&&z\m]&)&‘m‘n]&&'ma'gﬁ'wﬁ:gm‘qa'ﬁﬁ'g’ag&&%m

A

Supén que pretendes llevar a cabo algun tipo de actividad virtuosa, pero aun has de encontrar el
antidoto especial que destruye tu tendencia a ansiar las cosas buenas de esta vida ciclica —ain no
tienes éxito en la meditacién que analiza las desventajas del circulo de la vida usando las diversas
razones expuestas— Supdn también que adn no has investigado del todo el significado de la “no
naturaleza propia”, valiéndote de una sabidurfa que analiza. Y digamos ademas que aun careces de
familiaridad suficiente con los dos tipos de deseo de obtener la Budeidad para cada ser vivo.3*

a:'n“]'&gmngq'm'qqqi'mﬁqN'm'nq'qgs:'r\:'ﬁqan«ai]"n&'
AR R ER ARFRANZ K] |GV AR A|

Si consigues hacer un par de cosas buenas en relacién a algun objeto santo, podras conseguir
algo bueno como resultado, pero sélo debido al poder del objeto. Al contrario, todo lo que has
hecho es sencillamente volver a la vieja fuente de sufrimiento, y regresards una y otra vez a la rueda
de nacimientos.”

32



Q%"’*’"ﬁ&’]"\’*‘"i"'qﬂq'“'ﬁ&""'&\"'\'&“"@"\'l qgf&.%a.%.%q&@.
ﬁ:‘qgi'ga‘gm]&iﬁqa\m'&’:‘@'m&'g&'&fz\r\aqﬁﬁmm'mq'm'
Ra| GuARRa)

Los Visionarios de la Palabra de antano llegaban a la misma conclusiéon cuando decian:

“Todo el mundo tiene algin ser mistico en el que meditar y algunas palabras misticas que
pronunciar porque en realidad nadie tiene una préctica verdadera en la que pensar”.”

RRY=R R FAFHN TR ENTYIR NG IS ANE E T R LI
TRNFRAHFF A ‘g&'qiﬁwam}'ﬁﬁ]’& | SER T aREar
B EA AN AR TYAF IR FI AN T Rad Y2 Fasr
gﬂ"}"g.&iogw E.E&N.sﬁ.&ﬁi.q&] 1 mﬂ'gﬁ“@ﬁg’gna .%:.
1 “%nﬁ&"““'gfillzq"@'@“'i"’"’\qﬁ"‘@inﬁ""1

Por lo tanto, los que tenemos la intencion de llevar una practica espiritual realmente
pura, deberfamos intentar encontrar la que nos guie a la libertad y al conocimiento totales.
Una practica asi nos deberia convertir en expertos en los tres senderos principales. Los tres
son como el nicleo vital de las ensefianzas de las Etapas a la Iluminacién . Tal y como el
Noble Tsongkhapa que es todo conocimiento, sefialé en una ocasion: “Utilicé la Lampara

para el sendero como mi texto fundamental, e hice de estos tres la vida misma del sendero”.”

%N' qam&q%&m:iaqﬁzm &Q‘fg %&q‘ ﬁa‘@‘—/ ggn.‘a.‘%: i&’
qﬁam‘{ang&é&agwnm

Por lo tanto, ahora sélo daremos una breve ensefianza utilizando como texto basico
los I'res senderos principales, las palabras del Noble Tsongkhapa.

ITI. Un Ofrecimiento de Alabanza

33



‘z’q'&a'z\xnsﬁ@fﬁm:'igzw m&@q‘?ﬁ"gaqﬁa«@q@ﬁw
| AP TSN AF A YA REA WA W VAR ngn*;fm-ga-
QusEy| agRuRgR Yaudgad] RrFaayE) ESR-
RERT) FRURSARIAT %manﬁmn?{n

Empezaremos con la presentacion del esbozo general del trabajo. Esta instruccién sobre
los tres senderos principales tiene tres divisiones basicas: los preliminares que llevan a la
composicion del texto, el cuerpo principal y la conclusion de la explicacion. La primera de
estas divisiones tiene tres secciones propias: ofrecimiento de alabanza, promesa para
componer ela obra y un fuerte estimulo para que el lector se entregue al estudio.

T
1@%&&3\1%&&“551‘15@&1’1
GRENEELY

Lo que llamamos el “ofrecimiento de alabanza” aparece en la linea de apertura del
trabajo:

Me postro ante todos los sagrados y elevados Lamas

-

Jwrays ¥ Fa R Ty ax 12 A ud g Ay g SN,
FFEsE)

SSRGS EEEY

RYR YT N]
AR xePjaRFRR AL IE] (GRS

Lo primero que debe hacer quien desee componer un comentario es postrarse ante su ser
noble. Tal y como sefial6 el Maestro Dandin:

La bendicién, la postracién y la esencia
. 38
Deben quedar escritas: son la puerta.

También leemos que, “uno deberia postrarse ante el que considera su noble”.

34



AR YA N FA LR I AR YRR QR'&ﬁ'ﬁ'Q%&'Qaé’\'
x| q%a'g'&'g&z\ra&':13gamﬁz«@a‘géqgﬁ'n@ﬁ‘ﬁq aq
54"%"ﬁl&\%ﬁ‘i’lﬂ}N'ﬁi’&l'ﬂgi'ﬁﬁ‘&'gmfﬁﬂ gq&’:‘&’cﬁs{nﬁ'&@q
§ﬁ'&'ﬂéa'@m'fa'§"§'%x'1 £ g% AE A SRASIRN] 3:1&'5’“{'2'
g&&rv‘?m

El proposito de esta postracion es poder acabar la composicion sin interrupciones ni
obstaculos. la palabra fodos en la expresion “todos los...L.amas” hace referencia, en un
sentido general, a los Lamas personales y a los del linaje —los que han transmitido las
enseflanzas a través de tradiciones como la “actividad extensa” y la “vision profunda””—.
Pero, de un modo mas especial, tiene el sentido que se le otorga en la oracién denominada
E7 conocimiento que revela el mundo: se refiere al victorioso Guardian del Diamante, al glorioso
noble, Voz Gentil y al Héroe del Diamante.”

E'qéﬁ'qﬁa"”a'ﬁsq"'a'g'g"\'[”'”'gﬁ'a”"“'%ﬂ'@'@"4'“]%“]""’4"’?15\1
qm'nﬁq&'écmqq'gf,m&'iq%qwm'ﬁq FRA A TR K]
SENYAEQURAYR AR | RN AR SRR N AIENV LR
RS G RN BN qa&'&&]’q&'[ﬂw%ﬁ@'R'g'ar
RFR AR A FRRGu A TEq sN AR YN T F s ss
TERS

El noble, Voz Gentil, se manifesté reiteradas veces ante el gran Tsongkhapa. Hay
diferentes maneras en que un ser as{ puede aparecerse a una persona: puedes verle en
sueflos, en tu imaginacién o directamente. Hay dos maneras de verle directamente: con los
sentidos fisicos o con la mente. L.a manera en que Voz Gentil se le aparecia a nuestro
protector, el gran Tsong Khapa, era directamente a sus sentidos fisicos; se sentaban como
maestro y discipulo. Y fue asi como Tsongkhapa aprendioé de ¢l las ensefianzas abiertas y
secretas.

35



qEF AAAGN VN E R HRN L SR IFE X I PN Y E TS
- -~ -~ - A\ N\ a -
NEJURFRNA Y RFR| & SRR B WA NYR S IYE TSN'E’
N\ S\ - N\ N\ Q\
RRARFGIN i'ﬁ’\lﬁ'é'ﬂéﬁ'@ﬁ&!'ﬁq'ﬂgﬁ&'@_&'&'ﬂ]ﬁ RNA A
TR &'&ER‘QQH]N'E‘J\N'ﬁ:’@ﬂl\l‘3'§Sﬂ'&ﬁﬁ'§§'éﬁ'@i'§'
GV GUFR IR YR REF RS
Sin embargo, algunas personas discrepan: piensan que nuestro Noble Llama escribid
aquellos diversos tratados solo gracias a su habilidad escolastica y profundidad moral. No
obstante, la verdad es que no hay ni un ejemplo en todos los escritos del Noble
Tsongkhapa —ningtn tratado, mayor o menor— que no hubiese sido pronunciado por Voz
Gentil. El Noble Tsongkhapa consultaba a Voz Gentil cada una de las cosas que hacfa y

seguia sus instrucciones al pie de la letra —incluso en relacion a temas como donde deberia
vivir y cuantos asistentes deberfan acompafarle cuando viajaba a alguna parte—.

&‘{ﬁq&@am‘qﬁ@ﬁ'ma'sqg&'@'&{:&&ﬁ'@'@&'&?{qmn'
TN IR E RN AR A LD G AYRN] SWREAZE PIYR
cm'E'g'&'&:‘%ﬁ‘@&'&’N‘gi'gqﬁm'm'n]5§'§a'aiﬁ1

Este Noble entre los Lamas fue capaz de dar explicaciones definitivas sobre cada
punto profundo y vital, tanto de las ensefianzas abiertas como de las secretas —sobre
temas que ninguno de los sabios ya desaparecidos pudieron siquiera atisbar— FEstas
explicaciones no son, de ningun modo, invencién del Noble Tsongkhapa sino que
proceden de los labios del mismo Voz Gentil.

ga':xtgq‘m%’&r%mrg&?{ﬁ'q“{ﬁ'&iﬁ'cgm‘%;:‘E'ﬁ:q SeE NG
QAR R q%agmmn‘g’ng&éﬁm'?\'gam&%&1 RS
maqq‘@gmqﬁaéﬁm'g'mnaz«rq?ﬁ'n@s{ém'M'quz«i':ﬁ'ﬁ]"
AR BN AT YRS IR

En general, cuando se escribe el ofrecimiento de la alabanza al principio de un tratado
budista, se acostumbra a rendir tributo a la compasion, a los tres tipos de conocimiento,” o
a cualquier otro de los muchos y elevados objetos sagrados. Aqui, no obstante, la
postracion va dirigida a /os Lamas por una buena razén. El lector ciertamente quiere
experimentar las etapas del sendero a la Iluminacién en su propia mente —y de modo mas

36



especifico, los tres senderos principales— La postracion sirve para hacerle comprender que
todo ello depende de cuan habil sea en su practica de seguir al Maestro espiritual.

Notas

7 Puerta hacia el noble sendero. 1a ediciéon del comentario de Pabongka Rinpoché traducido aqui se
encuentra en la bibliograffa, nota 46. Los versos originales de Noble Tsongkhapa se encuentran en
su coleccion de trabajos, en la nota 68. A continuacién algunas otras explicaciones utiles de los Tres
senderos principales del Noble Tsongkhapa, por los siguientes maestros:

El gran Quinto Dalai Lama, Ngawang Losang Gyatso

(1617-1682) en las notas 16 y 17.

Tsechok Ling, Yeshe Gyaltsen (1713—-1793) en

las notas 78 y 79.

Tendar Hlarampa (b 1759) en la nota 30.

Welman Konchok Gyeltsen (1764-1853) en la nota 7.

Ngulchu Dharmabhadra (1772—-1851) en las notas 37 y 38. Mokchok Trulku, (contemporineo)
en la nota 59.

8 Guardidan del Diamante. Un aspecto del Buda bajo la cual da ensefianzas secretas
9 la ropa azafran. Las vestimentas de un monje budista humano.

10 Tres secretos de cualquier 1 encedor. E1 misterio del cuerpo, palabra y mente de cada uno de los
incontables Budas. Los Budas se denominan “Vencedores” porque han superado los obstaculos
que impiden eliminar los malos pensamientos y conocer todas las cosas

11 Vg Gentil. Aspecto divino que representa la sabiduria de los Budas.

12 Tres senderos principales. “Sendero” en la filosofia budista se refiere a un estado de realizacién
mental. El titulo ha sido traducido a menudo como “Los tres principios del sendero”, pero la
cuestién es que la renuncia, el deseo de obtener la Iluminacién y la visién correcta, son cada uno
port su lado un sendero principal.

13 Darma. Palabra de muchos significados, mas a menudo se refiere a “enseflanza espiritual” u
“objeto existente”.

14 Los tres reinos. Lo abarcan todo. El budismo ensefia que hay tres reinos de existencia. Vivimos en
el reino del “deseo”, denominado asi porque nuestros intereses principales son la comida y el sexo.
Por encima de este se encuentra el reino de la “forma”, donde los seres viven en un estado de
meditacién y poseen formas hermosas. Aun por encima de éste estd el reino “sin forma”, donde los
seres no padecen sufrimiento burdo y solo tienen un cuerpo mental.

15 Mas gue una joya que concede. .. De la version mas breve de las Etapas del sendero a la uminacion, del
Noble Tsongkhapa (f 567, bibliograffa nota 63). El contexto entero aparece después, en la
exposicion sobre la renuncia.

16 Los ‘problemas del recipiente”. Cémo no debe escucharse una enseflanza —como un recipiente
tapado (sin prestar atencion a lo que pasa), como un recipiente sucio (escuchar con una motivaciéon
innoble, como el deseo de conseguir buena reputacién) y como un recipiente con un agujero en el
fondo (que no retiene lo que se ha escuchado) —se aconseja revisar estos aspectos diariamente—. Ver
Las etapas extensas del sendero, del Noble Tsongkhapa, nota 61, f 16; asi como el famoso Liberacion en
la palma de tn mano, de Pabongka Rinpoché, nota 47, f 54-5.

37



17 Seis imagenes para recibir la instruccion. Cobmo uno deberfa escuchar la ensefianza:

Piensa en ti mismo como en un enfermo, ya que tus

aflicciones mentales (deseo y el resto) te enferman.

Piensa en el Darma como una medicina.

Piensa en tu maestro como en un médico experto.

Piensa en seguir su ensefianza con precisién y tanto tiempo como sea necesario, al igual que
sigues las 6rdenes del médico para recuperarte.

Piensa en los Budas como infalibles, o en el Infalible (tu maestro) como un Buda.

Reza para que esta medicina excelente, las ensefianzas del Buda, pueda permanecer mucho
tiempo en el mundo.

Ver el Noble Tsongkhapa, nota 61, f16-19 y Pabongka Rinpoché, nota 47, f 55-61.

18 Tres tierras. Es decir, debajo de la tierra (donde viven los seres serpentinos y criaturas similares);
sobre la tierra (donde se encuentran los hombres), y en el cielo (donde las deidades tienen su
hogar).

19 Ngawang Drakpa. Ver el prefacio para una descripcion de la vida de este discipulo.
20 Tres motivaciones diferentes. E1 deseo de escaparse de los reinos inferiores, el deseo de escaparse de
toda la vida ciclica, y el deseo de obtener la lluminacién completa para beneficio de cada ser vivo.

21 Viidas infortunadas. Un nacimiento en los infiernos, como espiritu insaciable o como animal.

22 Canales, Aires y Gotas. Todas las elevadas y avanzadas practicas de las ensefianzas secretas del
Buda

23 Gueshe Puchungwa (1031-1106) y Chengawa (1038—-1103). La fuente de la cita no se ha encontrado.
Gueshe Puchungwa Shunnu Gyaltsen era uno de los “tres grandes hermanos”, discipulos directos
del Noble Dromtompa, que les ayudé a encontrar y esparcir la tradicién visionaria de los antiguos
maestros budistas tibetanos (ver notas 36 y 49). Chengawa, también conocido como Tsultrim Bar,
era otro de los tres, como fue también el gran Potowa (ver nota 42)

24 Cinco ciencias. Gramatica clasica, 16gica, teoria budista, artes elevadas y medicina.

25 Cinco tipos de clarividencia. Poderes supranormales de emanacién, vision, oido, percepcién del
pasado y conocimiento de los pensamientos de los demas.

26 Ocho grandes logros. Estos son, obtener “la espada” que te permite viajar a cualquier parte; “la
pildora” que te capacita para hacerte invisible o asumir cualquier forma externa; “la locién para los
ojos”, que te ayuda a ver objetos diminutos o muy distantes; “los pies veloces” la capacidad para
viajar a alta velocidad; “extraer la esencia”, la capacidad para vivir solo con trocitos de alimento;
“pasear por el espacio” la capacidad de volar; “desaparecer” o invisibilidad; y “subsuelo”, el poder
de traspasar el suelo sélido igual que un pez traspasa el agua.

27 Noble Atisha (982—1054) Su nombre completo es Dipamkara Shri Jnyana, ilustre sabio indio que
llevé las ensefianzas de las etapas del sendero al Tibet. Autor de la Lampara para el senderos, texto
prototipo de este género (bibliografia, nota 57).

28 Tsanakaya. En su trabajo clasico sobre las Etapas a la Iluminacién, Pabongka Rinpoché explica
que Tsanakaya era capaz de dominar la dificil y secreta practica del Sefior de la Muerte, pero renacié

en el peor de los infiernos porque usaba su conocimiento para perjudicar a otros seres (f 225b,
entrada 47).

29 Meditador experto en Hevajra. En La Liberacion en Nuestras manos del Rinpoché se explica también
(f291b, entrada 47). El meditador llevé a cabo una de las practicas mas poderosas de las ensefianzas

38



secretas, pero debido a su imperfecta motivacion sélo obtuvo un resultado menor. El Noble Atisha
seflala aqui que practicantes asi incluso habfan cafdo en los infiernos.

30 Generosidad, moralidad, soportar, esfuerzo, morar en concentracion. las cinco primeras de las seis
petfecciones budistas. LLa ultima es la perfeccién de la sabiduria.

31. Puntos mas esenciales del sendero. Cita del relato del Noble Tsongkhapa a su maestro y discipulo, el
venerable Rendawa, acerca de las ensefianzas que recibié del mismo Voz Gentil. (f 2b,3a, nota 62).

32 Cuerpo de la forma y cuerpo del Darma. La forma fisica de un Buda y su mente (junto con la
naturaleza tltima de esta mente) se denominan el “cuerpo de la forma” y el “cuerpo del Darma”
respectivamente.

33 Dos obstacnlos. Ver nota 10
34 Dos tipos de deseo. Ver nota 136.
35 Supdn que pretendes. ..Cita de la opus magnum del Noble Tsongkhapa (f 156b nota 61)

36 Todo el mundo tiene algin ser mistico...La fuente original de la cita no se ha encontrado. Aparece
también en la Liberacion en la palma de tn mano, de Pabongka Rinpoché (f 294%, nota 47). Los
Visionarios de la Palabra eran un grupo eminente de antiguos maestros budistas en el Tibet cuyo
linaje descendfa del Noble Atisha y su discipulo principal, el Noble Drom Tompa. El nombre de la
escuela en tibetano, “Kadampa”, significa que tenfan la capacidad de entender la Palabra del Buda
(ka) como una instruccién personal (dam) que podia aplicarse inmediatamente a su propia practica.

37 "Utilicé la Lampara para el sendero”. El contexto completo de esta cita aparece en la Liberacion en la
palma de tn mano, de Pabongka Rinpoché (f 37b, nota47); revela muchas de las citas de nuestro texto
y confirma su caracteristica comprensible. El Noble Tsongkhapa acaba de referirle a su mentor
divino Voz Gentil los contenidos de una seccién principal de su Efapas extensas del sendero a la
Lnminacion. Y sigue:

Voz Gentil pregunté en un tono alegre al Noble: “Bien, ¢hay algo en tu trabajo que no esté
englobado en esos tres senderos principales que te he ensefiado?”

El Noble Tsongkhapa respondié: “Asf es como compuse mi trabajo. Tomé los tres senderos
principales que tu, joh Ser Sagrado! me ensefiaste y los convertf en el corazén mismo del sendero.
Utilicé la Lampara para el sendero como mi texto basico y lo complementé con muchos otros consejos
de los Visionarios de la Palabra”.

38 Maestro Dandin. Poeta hinda del siglo VII d.C., autor del Espejo de la poética, un renombrado
tratado sobre composicién (cita en f 322b, nota 34). La breve cita que sigue en el texto, procede de
un voluminoso tratado escrito por el sabio indio Shakyabudhi referente al Comentario sobre la
percepeion vilida del Maestro Dharmakirti (ver f 1%, primer volumen de entrada 82° y nota 133 de
abajo).

39 Tradiciones como la “actividad extensa” y la “vision profunda”. Se refieren, respectivamente, a las
enseflanzas sobre el deseo por la Iluminacién y la visién correcta (el primero incluye la renuncia, el
tercer sendero principal) Ver nota 195.

40 “Conocimiento que revela el mundo”. Célebres versos de suplica del Noble Tsongkhapa, titulados
como su linea de apertura (ver f 3a, entrada 65). Los tres seres mencionados son formas diferentes

del Buda.

41 Tres tipos de conocimiento. Diversos grados de comprensiéon de la verdadera naturaleza de la
realidad.

39



* THE ASIAN CLASSICS

INSTITUTE

Curso I: Las Ensefianzas Principales del Budismo
Las Etapas a la Iluminaciéon (Lam Rim). Nivel Uno

Clase tres

IV. Cémo seguir a un Lama

- - - A &~ - - - . A -~
JuFNRRRATER FR AN B Y| RGN THRN] FaFar
qgm'mm;g'&m&qm‘%‘:1'&3’%1 ?é'a‘%a'gqnfgwa\wgm':wgq'

e - &\ A o a ~
HAAR FAARFRIWRA VAR A 25 RGN ARNE QAT A
a ~ - ~
AR NR AT GRS UR A E TR QYR

‘[ ] n Lama es extremadamente importante en los inicios de cualquier intento espiritual.
Tal y como dijo Gueshe Potowa:

Para alcanzar la liberacién no hay nada mas importante que un Lama. Incluso en las cosas
simples de esta vida, aquellas que puedes aprender simplemente estando sentado mirando a
alguien, no podrias aprenderlas sin una persona que te ensefie. ¢(Cémo podrias entonces llegar a
ninguna parte sin un Lama® si vienes de un viaje desde los renacimientos inferiores y deseas
alcanzar un lugar en el que nunca has estado antes?

%N'ﬁ'@'é’:@'@&':res’&'@&'&'&’:'ﬁ&'g'&‘aqiax'&1&':@5"5&]’&1
g'aq'&ﬁﬂ&'ﬁﬁ'&ﬂﬂé&u'S&@Ngn'n’sa’z:rm"{qm:'q%qg:'&g:'
Az ANTMRRQEAR NS AN

61 INTJRAY NRANS]

Desde luego que vas a tener que aprender de un Lama; la mera lectura de libros de
Darma no sera suficiente. No ha habido ni una sola persona en la historia que haya
obtenido objetivos espirituales sin un Lama, tan soélo leyendo libros de Darma. Y
tampoco sucedera en el futuro.

40



a&%Nqﬁa,\ﬁ%iq}%qaqﬁ&am&%’iﬁﬁﬁg:m&%&’m
aqﬁz«x':raq'ﬁ&]’z\rn@r\'a=\'ﬂ'ﬁ:'ﬂ&z«rsﬁ'&@q'ma'ﬁfqtd:'iqﬁﬁ'
lla'a’&%‘v\l&'& éi.%ﬁ.ﬁ:.,ﬂ.qaq.iaf&q %.g]‘ﬁ.a.&.q a:.:i.g.

AR BAXE A FTHWR R TR AFIR YF RN ER TN TR LR ER-
GINNHE 33 aF VN AR GREARR NG

SR B Y

¢Qué clase de Lama debe ser? Un guia debe conocer todos los recovecos del
sendero, incluso para llevarte a un lugar al que puedas llegar en un solo dfa. En el caso
del Lama que se supone ha de dirigirte a la libertad y al estado del conocimiento total,
necesitaras a alguien que posea todas las cualidades necesarias. Es importante encontrar
un Lama cualificado; no es algo que no debas tener en cuenta porque vas a terminar
siendo como ¢él, para mejor o peor. El estudiante se hace segin el molde, como las
pequenias tablillas de arcilla en las que se imprimen imagenes sagradas.

g'&a'&ﬁ%ﬁ'@;’aimnm &qui'q%:'qq&'&’q&'ﬂg&ngq'
ARAF UG R THIIREFEIIR] yARa] FagsAap
QRN NI PR AR aq‘{gq&'gans:m TR SR EE S
YR HA A R ES 2

¢Qué caracteristicas hacen que un Lama sea cualificado? Segun las ensefianzas sobre
el compromiso de moralidad, deberfa ser “fuente de todas las buenas cualidades”.” Es
decir, el Lama deberfa poseer el don de la estabilidad y la sabidurfa. Segin las
ensefianzas secretas, deberfa encajar en la descripcion que empieza con las palabras “las
tres puertas debidamente pacificadas”. Segin la tradicion general —tanto de las
ensefianzas abiertas como de las secretas— el Lama debe poseer diez buenas cualidades tal
y como se menciona en el verso que empieza: ““T't que eres poseedor de las diez...”.

&'&Z’Qﬁﬂﬂ’ﬂ]ﬂ&'@&‘gq&‘gﬁiﬂd':1] Qlﬂiﬁifﬂ Eﬂ]&'ﬂ'ﬁ:'
FHUGIRAAR S| AR gy

RN TRE I IGIFE

|53 3 I RFF IS YR A

41



RIS Ry FN Y AR
1:@":13'nﬁn]'%ﬁ'gwgmm‘ngﬂ

GREINS

Tu Lama deberfa ser al menos una persona que controla su mente por medio de
practicar los tres adiestramientos®”, que posee un conocimiento de las escrituras y tiene
experiencias reales. Tal y como afirman Los Sutras de la Joya:

Entrégate a un gufa espiritual comedido, en paz,
Elevada paz, con cualidades sobresalientes, entusiasmo,
que sea rico en escrituras,
Que tenga una profunda experiencia de la vacuidad,
un maestro instructor,
Que sea la imagen misma del amor y este mas alla del

L .46
desianimo.

N A - Q\ o~ - - - N
a.&q.& 5%‘%'ﬁ'ﬁq'i'§Q°&N'g;\q&'QRS/N'B'i‘ﬁ:"Eq'QQ'a‘& .
ndasN)  EREERsdEe Naw e ag GRS IR {aaws:

- QA A - -~ Q e
‘}{dd a 'QE:’@M'ﬁ'ﬁf\'&! gi a @ QTU\] Cﬁ‘ a N ﬂﬂ"& T AR NN
-~ N\ N\ - -~ - - -~ -~
EQNARANINNGI Y § AN FAR AN NN ENNINA/R
AR FANURA YA RS G RGR] AE N FRA QS5 S I
3
. V - . . . . V . . . V . 0\
FRARWE HE T|GH = TGS NV ANINF ANND|
Por su parte, el que pretende ser discipulo debe familiarizarse con las descripciones acerca de las
virtudes de un Lama y después buscar al que las posea. Que el discipulo goce en mayor o menor
medida de las bendiciones de la virtud depende del grado en que su Lama posea cualidades
elevadas. Si el discipulo disfruta de una relacién con un Lama que le puede guiar por el amplio
abanico de senderos abiertos y secretos, el discipulo obtendra las bendiciones, en el sentido de
que habri escuchado y comprendido algunos de estos senderos. Conseguir aunque solo sea una

idea general de los senderos representa un mérito mayor que cualquier otra virtud que el
estudiante pueda poseer.

SO - S 2NN -V SR
3y PTG BRI TET R Jarsrargafac
- vt - N -~ - -~ - Q\ =
AYANQNRIYSH NALG NG AHIR| §AN G AN IFYH ARG

SN\ . N
Repragsa
Una vez el discipulo ha logrado encontrar un Lama con las cualidades descritas, debe confiar en

42



¢l de manera correcta. A continuacion siguen los ocho grandes beneficios que puede obtener la
persona que estd correctamente comprometida con su maestro, empezando por “se acerca a la
Budeidad”.#7 Son también ocho los peligros derivados de tener un comportamiento inapropiado
con el Lama; son los opuestos a los beneficios que acabamos de mencionar. Segun palabras del
gran Tsongkhapa:

N

2SR Ea Rs TR

Ravwal Ia A e 523

&
- N

B3 AR AN R AN LR TR

| FE RGN T A AR IR
1:1&&'ﬁ:'ga'm'émnaqn@xn'g
BER FN YA IR WL A TRR IR |
w’qa'qaq‘gm'm&‘&%ﬁﬁ&'&%}&'%‘éﬁ}
1gm'qg’a':z\rg_r:‘w)aq&rciq'%fgag&1
@&'Q‘{ﬁ'@ﬁgﬁ%n@qna:'qécm‘ﬁ

GERIN

En primer lugar comprende que la rafz misma
para un inicio excelente

En cualquiera de las buenas cosas de esta vida
y de las futuras

Es esforzarte en el comportamiento adecuado
de obra y pensamiento

Hacia el guia espiritual que te muestra el sendero;
por lo tanto satisfacele con el ofrecimiento

De llevar a cabo cada una de sus instrucciones,
sin dejar de lado ni una sola de ellas

Aunque pudiera costarte tu vida.

Yo, el maestro meditador, lo he puesto en practica;

T4 que buscas la libertad,

. . 48
Debes conducirte de igual manera.

R PE T A ;"‘g’q&:’n'ﬁ:méﬁ'@qamg&qmgwq%
a:'a:'n“]'g'&'%&Nmnﬁ&'nﬁq':@q'§m'§mm§q'&éﬁnm&'§:'

43



AR5| Rxa PR PR AFA N PRI A

En los dias del pasado, gentes como el Noble Atisha y el gran Drom Tonpa,” alcanzaron
niveles inmejorables de logro espiritual y llevaron a cabo poderosas e incomparables
actividades. Todo ello fue gracias a que consiguieron mantener una relacién correcta con
su propio gufa espiritual. Y no termina aqui —podemos sefialar al Noble Milarepa™ y a
otros del pasado, y decir exactamente lo mismo—.

AR TR Ty T . VORY... JERE. ... RRITITR R r RY To rrrye
AQNABH YR UGN ER AU AP GV I R E| 223
RFNAR YW FR AU AL RS WA SR AR I TR YRR
=3 Braqaaga) & FxRAs
AN s e JA ANN BN TGS T A A FURR TR’
S ECEELE R SUERE N Sl
Un comportamiento adecuado hacia el guia espiritual tiene un potencial tremendo
tanto bueno como malo para determinar un preludio propicio en la practica de una
persona. Marpa cometié un error delante de Naropa y arruiné su oportunidad de tener
un principio auspicioso.”’ Milarepa ofrecié a Marpa un cuenco de cobre, vacio, aunque

absolutamente limpio. Su inicio en la practica fue bueno y malo, en correspondencia
exacta con lo bueno y malo de su regalo.

ﬁ.@in%i-q-&q-@,ﬂ@&@“’gﬂ.qg i‘ﬁﬂ]‘ﬁﬂﬁ'@ﬂs’w g i’“]a“’“]'
sRNBsaEgunsgaRyeERN s dvEagsaaasd
gi‘ﬂ]&’q‘éwm@qnim'm&'g'&'qa&'ua'ﬁgm'g‘&?a’:q Ray
RN YR HES| @'Eﬁ'a)”\"?\!’q!\!'af%&\l'i&!&l’n]‘éq'ﬁ'q’&a'Q'
RI’Q]N@R’Q'&}M

El gran sustentante del trono Tenpa Rabje, tuvo que hacerle de enfermero a su
tutor, el maestro Ngawang Chujor durante su enfermedad y como resultado consiguid
una experiencia del Camino Medio.” Sakya Pandita también sirvié perfectamente como
enfermero del Venerable Drakgyen y todo lo que le acontecié posteriormente fue gracias
a este servicio: logré percibir a su Lama como la deidad Voz Gentil; obtuvo un
conocimiento sin macula de las cinco grandes ciencias; una multitud de gente en las
tierras de China, Tfbet, Mongolia y otros lugares le veneraron. Y la lista continua.”

SREECR R EEE NS SRS ﬁﬂ'qq'ﬁ'ﬁ’qa'qﬁmifgw'w
Q|

44



2

| BRI :qsq Jaraggaal
mr: Qg A= AaES
RAEFFIaH %1“’ AN

-

IR REAEN iﬁ TR qgﬂ
IGNSRT

Ahora también deberfamos hablar de los peligtos de un comportamiento

inapropiado hacia el Lama. En Los puntos dificiles para el enemigo negro hay una referencia asi

de explicita:

9
)

(
i)

La persona que no trata como a un Lama

A alguien que le ha ensefiado aunque solo sea una linea,
Nacera cien veces como perro

Y después nacera en la mas inferior de las castas.”

ia'qﬁa'g'gﬁm&]
. . OV . .Q .
& S RIHY ST
[RFA 'Q"\'QNNN'Q&S%’Q?&'QN}
REFasamsgariied)
I agaER AR
El texto rafz de la ensefianza secreta sobre la Rueda del Tiempo afirma:

Segundos de odio hacia tu LLama

Destruyen los mismos eones de tu virtud acumulada.
Después traen igual nimero de eones en los que soportas
El terrible dolor de los infiernos y el resto.”

A ARRaagR Ju g R R aR g g TN S
FRarus g gy FR ys sy Rz @y

45



R aR g Ry Ads Pamuaiangrygiaa

5

El tiempo que dura un chasquido de tus dedos esta constituido por no menos de sesenta
y cinco “instantes de acciéon minima”. Si una emocién de odio hacia tu Lama surge en tu
mente durante este periodo, durante sesenta y cinco fracciones de segundo,
permaneceras en el infierno durante un periodo igual a sesenta y cinco eones. Asi es como
se describe en la tradicién del sendero menor, pero segun las ensefianzas del sendero
mayor, el tiempo es incluso més largo.”

%R.&. a’i:@] N Q“%Q % i émad’q.‘ % a.& .‘g.%.q.m N'qﬁ: N'Q.ﬂég g
R WA N PR AR R AR
aq.] éﬁaﬁ AN ix ":"ﬂr\" i& a i.o‘ (% ’5 ing] ﬁa‘ q:§:§] a

CESE GRS

Y hay mas peligros; una persona que se comporta de modo inapropiado con su
Lama sufrira, tal y como se describe en los Cincuenta versos sobre Lamas, incluso en esta
vida presente: espiritus, diversas enfermedades, y otros problemas parecidos le asaltaran
constantemente. A la hora de su muerte, se vera atormentado por un dolor insoportable
en sus puntos vitales y le abrumara el terror. Ademas, morira por una de las trece causas
de muerte prematuras, etc.”’

TEAFAS] AV VNGV NGNTIAGIRT FIGRR
3 AR A AR HFH I AN AR | JER TR QDR HR QN
FRY AT IVINTR] EN A A FNFNS
u&g&ﬁq&&:&'@&'ﬁ:«l‘@:‘qﬁz‘na'?\r@&ma@m'é&'@&‘%@'
&&'ﬁgmn'&y\'&‘ﬁ'ig'na'qﬂm1

Hay incluso ejemplos adicionales acerca de los peligros: podemos recordar, entre
otros, al Maestro Sangye Yeshe,” al que se le desprendieron los ojos, o al discipulo de
Gueshe Neusurpa,” que murié prematuramente. En resumen, se afirma que el resultado
que madura en una persona en sus vidas futuras por haber hablado mal de su Lama es
tan horrible que ni siquiera un Buda serfa capaz de describirlo por completo. La persona
nace en el mas bajo de todos los infiernos, conocido como el “Tormento sin descanso”,
donde el dolor no tiene pausas.

46



AR FUAR IR FNAFRARGTR | MRERNRE TP
R I L L L e AL E R R R A
Q'Q'qm’&a‘%&’qﬂ'qqz\r‘s’qan'éﬁg'&a'gm'qg’&'v“qq‘wg&&
L EES SRR R CEESE AL )

Cuando hablamos del “comportamiento adecuado hacia el Lama”, es necesario que
el estudiante se dé cuenta de que no se hace distincion entre la persona de quien ha
recibido ensefianzas formales de Darma y la persona que le ha ensefiado el alfabeto y
demas. Todo lo que un discipulo hace en favor de su Lama y a lo largo de su relacién —
bien sea atendiéndole, mostrandole respeto, etc., todo a excepcion de las cosas menores
como las recitaciones diarias que el estudiante hace para s{ mismo— todo cuenta como lo
que se denomina “practica del Lama”. Por tanto, a un discipulo que sirve a su Lama no le
hace falta buscar otras técnicas meditativas conocidas como la “practica del Lama”.

.&0\. \ . . \ N.\NCQCG' . NC . “ . OV . . :‘\NC
T GV AUGNEGRINARG{ L N{IHTIRY
N FHN N R AR IPF WA FWR FH VRN FNRF LR EE
RT3 Sl ARATSE O F L T
. Q . N . . V . . . . . . . V’ . ’\’ .
QAR Q']N Q@ﬁ a Nﬂ"& NI %&!N M LXN RS %5«1 JNHAR
N\ S, ———
RN nﬁm SR
Cada uno de estos ocho beneficios u ocho peligros surgen de acuerdo a lo bien o
mal que uno se haya comportado con su Lama. A lo largo de la relacion el discipulo debe
utilizar lo que llamamos “meditacién analitica”. Para ello, empieza desarrollando en su
mente cada punto de la ensefianza relativa a la manera de comportarse hacia el Lama. Por
ejemplo, podria comenzar con el hecho de que el Guardian del Diamante declaré que el
Lama personal es como el mismo Buda.” A continuacién, el discipulo deberfa seguir

analizando otros puntos, uniendo la autoridad de las escrituras con el razonamiento
l6gico, para quedar conforme con la veracidad de cada una de ellos.

95 FH AR R AN R PR By R Ry FR R =R s ¥
RE3aAs| Z R FR AN AFARITURARFRR] A
RN AR TR AN R AN AR N Y TR TR AR JNAA | JY5
g,’& 3q§q32a%q‘&§€q’\q@qﬁ '%‘Q]'g:’?ﬂ]&'&!:ij’& ﬁSﬁ
SEARRR S EEE

47



De este tipo de meditacion analitica no se puede prescindir en absoluto. A pesar de
ello, aqui en el Tibet la tnica persona que reconoci6 la meditacién analitica como una
forma de meditaciéon fue el Noble Tsongkhapa. Hay otro tipo de meditacién conocida
como meditacion “rapida” en la que haces que tu mente se deslice por los conceptos
relacionados con las palabras que estas recitando. Luego tenemos la “revision” en la que
tratas de recordar cada punto de una ensefianza particular mientras simplemente piensas,
“esto es asi, aquello es asa”. La meditacién analitica es diferente, ya que te acercas a cada
tema como a algo que has de probar o refutar —lo colocas en el centro de tu mente y lo
analizas valiéndote de un gran nimero de afirmaciones autorizadas y aceptadas, as{ como
de diversas lineas de razonamiento—.

SWRRRR F AR S AN SN YA NN WL RS A FI LR[S
farsr | Jamgsa s N s Araagaprsg uad
q{‘ﬁ'“'iﬁ] %F“R'nga\”ﬁ&'N:N'é“"&ﬁ""ﬁ'q &:,naw,
SRy fpraRadnsesErgyaguad g R g
S

En realidad, se da un ejemplo de “meditacion analitica” cada vez que personas como
nosotros enfocamos el pensamiento una y otra vez hacia algin objeto deseado, o algo asi.
Y por culpa de “esta meditacién” nuestro deseo —o cualquier otra emocion insana— se
vuelve mas y mas fuerte hasta poder afirmar que hemos obtenido bastante fluidez en ella.
La idea aqui es invertir el proceso: llevar a cabo meditaciones analiticas, una a una, sobre
temas como la afirmacion del Guardian del Diamante de que el Lama es el mismo Buda.
De esta manera rapidamente llegamos a un tipo diferente de fluidez: la experiencia de la
verdad.

AR g aRx aq g s g R R agg s 2|
G| gRRuEagRggER| B AqNagaeyREy

U\]Q'Nﬂ‘

El concepto integro acerca de como deberfa uno entregarse al Lama correctamente
aparece en los tres senderos principales con las simples lineas de alabanza: “Me postro
ante todos los sagrados y elevados Lamas”. Existe, ademas, otra manera de interpretar las

2 <«

alabras “elevados”, “sagrados amas” que es haciendo alusion a las personas de los
labras “elevados”, dos” y “L ? haciendo alusi 1 del
niveles de motivacion inicial, media y mayor.

Notas

42 Para alcanzar la liberacion. .. Gueshe Potowa (1031-1105), su nombre completo era Rinchen Sel,
maestro de la tradicién Visionaria y uno de los tres principales discipulos del Noble Drom
Tompa (ver notas 23 y 49). Sus Metdforas (comentario en la nota 19) son un importante preludio a

48



los posteriores trabajos sobre las Etapas. La cita se encuentra en la p. 14 del comentario del Lzbro
Agzul de Hladri Gangpa (ver nota 89) una recopilacién de las ensefianzas del gran Potowa, escritas
port su estudiante Gueshe Dolpa (ver nota 174).

43 Fuente de todas las buenas cualidades. Lineas de apertura de la suplica de un célebre texto
devocional, el Ofrecimiento a los Lamas, del venerable Losang Choky Gyaltsen, que fue el primero
de los ilustres Panchen Llama del Tibet (p 54, entrada 51). Los tres versos mencionados aqui
dicen:

Fuente de todas las buenas cualidades,
gan mar de moralidad,

Rebosante de joyas,
las enseflanzas que has aprendido,

Mi Sefior, segundo Noble de los Sabios,
que vistes un habito azafran

Pido tus bendiciones, maestro que posees
el saber de los votos.

T que eres poseedor de las diez cualidades que uno debe
tener para ser digno de ensefiar el sendero de todos los
que se han ido al gozo;

Noble del Darma, regente que personificas a
todos los Vencedores,

Pido tus bendiciones, gufa espiritual del sendero mayor.

Tus tres puertas debidamente dominadas, sabio, paciente, y
directo; careces de perfidia y pretension,

Experto en los secretos y sus textos;

Maestro que escribes y edificas dos decenas de secreta
erudicién

Pido tus bendiciones, primero de entre todos aquellos
Guardianes del diamante.

“Noble de los Sabios” se refiere al Buda de nuestra era; las “diez cualidades™ estan clasificadas en
el verso que aparece inmediatamente después.

44 estabilidad y sabiduria. Un monje budista tiene “estabilidad” cuando ha mantenido sus votos con
pureza durante al menos diez afios después de su ordenacién. “Sabiduria” se refiere al
conocimiento de una lista entera de temas en el estudio de la ética, tales como comprender lo que
es una caida moral y lo que no lo es, o qué actos negativos son mas serios que otros.

45 Los fres adiestramientos. Estos son la ética excepcional, la concentraciéon excepcional y la
sabidurfa excepcional.

46 Los Sutras de la Joya. Un “sutra” es una ensefianza publica del Buda. El verso es de un famoso
comentario ensefiado al Maestro Asanga (350 después de Cristo) por el Amoroso, el Buda Futuro
(f 20a, 20b, nota 43)

47 Ocho grandes beneficios. Se describen como acercarse a la Budeidad, satisfacer a los Budas,
eliminar influencias malignas, evitar actividades y pensamientos impropios, obtener logros
elevados, encontrarse siempre con maestros, nunca caer en los reinos inferiores y obtener
objetivos temporales y dltimos con facilidad (Noble Tsongkhapa, entrada 61, f 33-6; Pabongka
Rinpoché, nota 47, £ 124-9)

48 En primer lugar comprende. .. De nuevo se cita en la version mas breve de las Etapas del sendero (f
56" entrada 63).

49



49 E! gran Drom Tompa (1005-1064). Su nombre completo era Gyalwa Jungne, fue el discipulo
mas famoso del Noble Atisha, y gran progenitor de la ensefianza de las Etapas en el Tibet. Fundo
el conocido Monasterio de Reting, en el centro del Tibet. Los Anales azules relatan cémo obtuvo
poderes milagrosos después de limpiar los excrementos del Noble Atisha en el suelo de la celda
del Maestro (p 259, entrada 94). Se dice que el mismo Noble Atisha emprendié un peligroso viaje
por mar que duré mas de un afio por lo que es hoy Indonesia para encontrarse con uno de sus
maestros principales. Cuando llegd, estuvo examinando a su maestro durante algin tiempo antes
de convertirse en su discipulo, y luego le sirvié durante doce afios.

50 Noble Milarepa (1040-1123). El famoso meditador de las cuevas del Tibet, autor de algunas de
las mejores poesias espirituales en cualquier idioma (varios ejemplos de las mismas apatrecen en la
seccion de la renuncia). Las dificultades que tuvo que soportar en forma de pruebas que le
impuso su maestro Marpa son famosas. Ver los Anales azules, entrada 94, p. 430-1.

51 Marpa (1012-1097) y Naropa (1016-1100). Marpa, también conocido como “el Gran
Traductor”, era maestro del Noble Milarepa y un antiguo budista tibetano que ayudé a traer las
enseflanzas secretas desde la India. Su propio maestro era Naropa, afamado maestro indio que
también instruyé al Noble Atisha. Como relata Pabongka Rinpoché en su Liberacion en la palma de
la mano (f 133%, nota 47), en una ocasién Marpa tuvo que elegir entre postrarse primero ante su
maestro o ante un fantdstico ser divino que se le aparecié en sus aposentos; cometio el error de
elegir a este ultimo. El ofrecimiento de Milarepa a Marpa se menciona en el mismo folio.

52 Sustentante del trono Tenpa Rabgye y maestro tutor Ngawang Choyor. Losang Yeshe Tenpa Rabgye,
también conocido como Achi Tuno Monhan, fue un distinguido erudito de la tradicién guelugpa
del budismo tibetano. El titulo que ostentaba indica que él detentaba el trono que fue transferido
desde el Noble Tsongkhapa. Su coleccion de trabajos —principalmente acerca de las enseflanzas
secretas— aun existe en dos volimenes (entrada 32). Por los colofones de estos trabajos sabemos
que llevé a cabo la mayorfa de sus escritos en el monasterio de Ganden, cerca de Lhasa y que
naci6 alrededor del 1758. También sefialan que aprendio las dos formas de desear la Iluminacion,
principalmente, del gran Ngawang Choyor.

53 Sakya Pandita (1182—1251). Su nombre completo era Kunga Gyeltsen, uno de los mas grandes
maestros espirituales de toda Asia Central, renombrado traductor y comentador del canon
budista, llevé la tradiciéon del Tibet a Mongolia. El Venerable Drak Gyen (nombre completo
Drakpa Gyaltsen 1147-1216 era su tio y mentor; ver también nota 86 abajo).

54 La persona que no trata como a un Lama... La cita se encuentra en un comentario sobre la
enseflanza secreta del Sefior de la Muerte, compuesto por Ratnakara Shanti, también conocido
como Shantipa (f 161b entrada 82). Fue un famoso maestro del gran Monasterio de
Vikramashila, en el nordeste de la India durante el siglo décimo y ensefié al Noble Atisha antes
de que éste emprendiera su viaje al Tibet.

55 Rueda del tiempo. No se ha encontrado la fuente original de la cita. Aparece en el gran trabajo
sobre las Etapas del sendero de Pabongka Rinpoché (f 130b, entrada 47), atribuido solo a la
“Rueda del tiempo”, sin ninguna mencién al “texto rafz”. El texto raiz de la ensefianza secreta de
la Rueda del tiempo era gigantesco, doce mil versos, y tan solo unas recopilaciones fueron
incluidas en el canon tibetano. Ver entrada 24 para la versién principal.

56 E/ sendero mayor. E1 Buda dio diversos niveles de ensefianzas para discipulos de capacidades
diferentes; estos son conocidos como los senderos “mayor” y “menor”.

57 Cincuenta versos sobre Lamas. Manual tradicional sobre como comportarse con el gufa espiritual,
por el gran poeta budista Ashvagosha (100 afios despues de Cristo). Las trece causas de muerte
prematura estan clasificadas en f 10a (entrada 29) y son explicadas por el Noble Tsongkhapa en
su comentario (p 334— 6, entrada 66) tal y como sigue: un dolor insoportable en el crineo, ser
atacado por animales poderosos, enfermedades diversas, fuerzas demonfacas, plagas, veneno,

50



autoridades de la tierra, fuego, serpientes, agua, espiritus, ladrones y feroces semidioses. Después
de morir por una de estas causas, la persona cae directamente en los infiernos.

58 al maestro Sangye Yeshe. En su obra maestra de las Etapas a la Iluminacién (f 132a, entrada 47),
Pabongka Rinpoché explica la historia de cémo el maestro indio, Sangye Yeshe, (no confundirse
con un sabio tibetano posterior del mismo nombre) impartfa una ensefianza cuando vio pasar a
su tutor. Este era el gran Paktsangwa, cuyo nombre significa “porquero”, pues se hacia pasar por
un pastor de cerdos comun. Sangye Yeshe fingié que no se habia percatado de que pasaba su
Lama, para no tener que rendir respeto a un cuidador de cerdos delante de sus propios
estudiantes. Mds tarde, €l jurd a su maestro que no se habifa dado cuenta de su presencia y como
resultado se le cayeron los ojos. Este relato también lo menciona Sonam Hle Wangpo en su libro
de ilustraciones para el Montin de joyas de metdforas (p 172, entrada 88)

59 Discipulo de Gueshe Neusurpa. En el mismo folio de la nota precedente Pabongka Rinpoché
dilucida acerca de que el discipulo incumple sus compromisos con el maestro y asi experimenta
gran terror en el momento de su muerte; el nombre del discipulo no se menciona. El nombre
completo de Gueshe Neusurpa, era Yeshe Bar (1042—1118). Fue uno de los antiguos maestros
visionarios del Budismo tibetano; habia estudiado bajo la tutela de Potowa y otros grandes
maestros, y entre sus discipulos se encuentra el ilustre Langri Tangpa Dorye Sengue, autor del
conocido Adiestramiento de la mente en ocho versos.

60 El mismo Buda. Un numero de declaraciones del Buda respecto a que el propio Lama es el

Buda mismo, recogidas por el Noble Tsongkhapa en su trabajo mas extenso sobre las Etapas
(ver 2911, nota 61)

51



THE ASIAN CLASSICS
INSTITUTE

Curso I: Las Enseflanzas Principales del Budismo
Las Etapas a la Iluminaciéon (Lam Rim). Nivel Uno

Clase cuatro

V.Una promesa para componer la obra

S\ -~

n]wm'g&'ma'ﬁ&nmn%
FaR AR A A PR TR K
BN YN R R FHN TN YA R Y|
EECEEECE GRS EE T
RGN IGR TN A= g
|G aYE T

H emos llegado al segundo de los preliminares que conducen a la composicién del texto. Esta es
la promesa de componer el texto y aparece en el primer verso.

O
Explicaré de la mejor manera posible
La esencia de todas las elevadas ensefianzas de los Vencedores,
El camino que recomiendan todos sus sagrados Hijos,
La puerta de entrada para los afortunados que buscan la libertad.



9
9

~F - ~7

HA 'qa'q&:'mqq':n' 2 FR X PR FomaryAa gL asr g

C

A &\ SN

FR YA A AR PR ARAE| HATR YR RTINS
JRar2 R HRA AR TR T ppary Ay IR AL F IR
gramRsasfgan e ays s
FRUTRARATY| IRINRENVIFFRNTN| FRANYR
R:m'cg&mn]m?ﬁ'm BNNMNRR] B IR ST MR LG
SYH AR YA FIGA AN K]

(

)

)

[

Lo mas importante que deberfa poner en practica una persona —/ esencia de todas las elevadas
ensefianzas de los Vencedores— son los tres senderos principales, también denominados, las
Etapas del sendero. Esta ensefianza sobre las Etapas del sendero a la Iluminacién es la
unica que combina las elevadas ensefanzas de los Vencedores en una sencilla serie de
etapas que cualquiera puede practicar. Una combinacion asi no se encuentra en otra
instruccion, abierta o secreta, de ninguna de las tradiciones, sea la sakya, gueluk, o fiigma,
ni en ningin otro linaje.”’ Lo constatamos en lineas como las escritas por Gungtang
Yampeyang: “Toda la ensefianza elevada, literal o no, y que consiste...”” Este sentimiento
también se expresa en una carta que el omnisciente Tsong Khapa envi6é a Lama Umapa:

Jaarsa 3 Fuasx § 3y A G Y Qsear g gR FIas
R NEZ JT IR YAV YRR AR PRAWYF I A AT R
q[E WAL FIN HFF LR SEL N FRH AN AR 3wy gan R
AR Y= AN AR AR UL QYRR TRy agary
e e S R LU R LRGSR CEEE T
ANAFIVLIR| 97 AN TR TN AR IR YN Y FRUFHE’
RAFR FR YA IJAYR TR AT YR AN FN AR DR R
AN AR FHPRUNLHFF AN GNAYRNRS]

He llegado a la experiencia de que sélo esta infalible exposicion de las Etapas del senderos, tanto de
las tradiciones légicas como de las secretas contenidas en el trabajo sobre las Etapas a la
Iluminacién que impartié aquel gran ser, el glorioso Dipamkara JNyana, es poseedora de tales



maravillas. Es por ello que las etapas que utilizo ahora mismo para guiar a mis discipulos las he
tomado de aqui. Creo que esta enseflanza del Noble Atisha facilita el contenido completo, tanto de
los comentarios formales como de las instrucciones privadas, de las palabras del Buda y de las
posteriores explicaciones al respecto, pues las combina todas en una serie de etapas a lo largo del
sendero. Creo pues que si la gente aprende a ensefiarlas y a estudiarlas, y por lo tanto se capacitan
para impartirlas y ponerlas en practica, (a pesar de la relativa brevedad del texto), habran atravesado
las ensefianzas completas del Buda y en el orden apropiado. Por esta razén, no veo la necesidad de
usar un gran nimero de textos en mi trabajo de ensefiante.3

N

RRBR B RAAR AFS 5% FR TRV LN R AR PR F TR
YR RATHARNFR Y 2 TR G AES RGN

Asi pues se puede afirmar que tan solo en una sesiéon de ensefianza fundamentada en este
texto sobre las Etapas del sendero a la Iluminacién , el maestro ha ensefiado y los
discipulos han escuchado la esencia extraida de cada uno de los volimenes de ensefianza
budista existente en este planeta.

%'m:'@mma‘qﬁa‘m'a&&'esﬁ'?g'%'nm&i‘q@ s R
gz«rg'qﬁaq'@m&'iq& %m64'2&1'&‘{&'ng&iaq:iq:'a'éc
ai':w'{qa&'&iq’q’fa:'fn'm'gq n}ﬁ:'&ﬁ'@'@'@:ﬁ"ﬂ YA
(RerSiREesR| Agaraps aFE RN

La totalidad de las instrucciones impartidas por los Budas vencedores estan incluidas
en las tres cestas, * que a su vez se agrupan en las ensefianzas de las Etapas del sendero a la
Iluminaciéon para personas de diferentes motivaciones. Y estas mismas enseflanzas estan
incluidas todas ellas en cualquiera de los textos mas sucintos de las Etapas del sendero. Tal
y como lo describe el gentil protector, Tsongkhapa, “...Un breve esbozo que condensa
todas las palabras del Buda”.”” El gran gufa Drom Tompa dijo también:

Fagaama S FFapa )

RRA YR SR
1:1’qqnﬁa:;1‘?g‘%ﬂﬁ&‘@@:m%
AP R AR AR PR EF XS WS |

(G RYR]

Su maravillosa palabra condensa los tres grupos,
Adornados sus consejos por las ensefianzas de las tres motivaciones;



Un rosario de oro y joyas de los Visionarios,
o . 66
Lleno de significado para quienes lean sus cuentas.

AvgAR RN AR FYR RINFE SRS WNEIEN YRR E
S a'g"ﬁz\r@ﬁ'mr\'iamqam'& suagsENa YR A
:q&:':rqi&'m'ﬁ:‘mtgq'q?zf&r&“:’qfq&r@q'&I’:qzq'qu'aiﬁ‘

Es asi como esta ensefianza de las Etapas del sendero a la Iluminacién se muestra muy
superior a cualquier otra del Buda que puedas elegir, puesto que posee lo que llamamos las
“tres caracterfsticas distintivas” y las “cuatro grandezas”.’’ Las cualidades especiales
mencionadas antes no se encuentran en trabajos sagrados como la glotiosa Coleccion secreta®
ni en el comentario clasico conocido como La joya de las realizaciones.”

R L U ETCE G (R o R K Nl S E O

e S N e+ . P o . S N O Y
PN Y AR TR GV AN LR YR A H A AAF IR NI F A

N\ S\

ERRN é&ﬁ]ﬁ RTINS QﬁR'Q§N AW

Quien desarrolla una comprension correcta de estas Etapas del sendero llega a un nivel
en que puede recorrer aquellos cobertizos de #safsa alrededor de la ciudad, donde son
lanzadas las viejas escrituras e imagenes, coger cualquiera de ellas y saber perfectamente
dénde encaja en su practica cotidiana. Cuando vas de aqui a alla, desde la ensefianza de las
Etapas al montén de otras ensefianzas del Buda, las Etapas son como la llave magica que
puede abrir cien puertas diferentes. Yendo de aqui a alla, el contenido de todas las
ensefianzas del Buda se ha sintetizado en las Etapas.

YA RN TN AN TN AR R YT AT TR WIS
5\1’:&1"g’q&'ﬁ,‘:&ﬁqﬁ"@z\m'vq:'nwa'%:'nq’n’i':iygnmm&’m'
A AN R Y ARNEIYANY| X5 5] I 5HE
2R QAU TN TR q]&r\'%:s&N'srﬁnﬁq'ﬁnﬁwmnﬁa"qa'{]m'
JRFTUIR] GUARRN RN RG]

A propbésito, tener la capacidad que acabamos de describir es lo mismo que decir que
alguien ha “obtenido una total comprension de las ensefianzas”. Por tanto, la expresion
“maestro de todas las ensefianzas de Buda” no nos habla de quien ha juntado un poco de
aqui y un poco de alld de los sistemas antiguos y nuevos e intenta ponerlo en practica. Este
punto lo toca Tuken Darma Vajra cuando dice: “Intenta mezclar todos los sistemas, el

antiguo y el moderno, y terminaras fuera de los dos”.”



maq'@f?am‘a%&‘n]zg:'m'a&&'si'qimQq&’g;‘%‘%ﬁ‘qﬁ&'§1_/'

FF IR AR RTINS g g Ry

Cuando decimos que toda la ensefianza del Buda se engloba en las Etapas del sendero,
queremos dar a entender que cada uno de sus puntos vitales se ha expresado bajo una
presentacion resumida de los temas que forman los tres conjuntos de la escritura.

3464'?\&'qﬁ'ﬂg';g'a«g:'@'&’3‘@&’&"&"&'ntgq'm'gm'tdqma'g&ﬁq'
nﬁ:':!R'n]i’mm':15:1‘:1'{&"5&‘5:'@:1'm&‘g’qn@m@'ﬁ'q&ng«:'
m&gaarm'&éﬁ'ga';'ﬁqq:@'ﬁw@rﬁ@:'ﬂ'mm ENRRE”
gf\'ﬁ'ﬂ&'ﬂ]&lR'QENEﬁ'Q’Q]ﬁo'\'&!o'\'HR'iN'ﬂﬁ&'@]'&:&‘g&'i&&'
ﬁ'n@qa'ma'%:m&'v?s\’m @&'@@'&%‘gﬁ'mmm

Acerca de la expresion “Etapas del sendero”, sucedié una vez que Jangchub O, el

Lama real, le solicit6 al Noble Atisha una instrucciéon que resultara de especial beneficio
~ 71 .

para preservar la ensefianza del Buda en el mundo.” Fue entonces que el Noble Atisha
ensen6 La Lampara para el sendero a la Budeidad, que empez6 a ser conocida desde entonces
como “las Etapas del sendero” —y de ese modo la expresion empezo a extenderse—. Esta
enseflanza, no obstante, de ningin modo es algo que se inventaran el Noble Atisha o
Tsongkhapa; al contrario es la amplia via por la que ha viajado cada uno de los Budas.

Tal y como dice el mas corto de los Sutras de la perfeccion de la sabiduria:
‘é‘f\l 'Q'Qﬁ&'ﬁﬁ'&!:q: i'ﬁ"é”\'ﬂ]i'ﬂ%ﬂ"&ﬂ‘
. . 'V 'Q . . Q0 N . . . N
1"\']5 AN RAYS W'AF NS T3 ANG|
RNTYEN] AERar N MES JRAPI A NS

Es esta perfeccién y no otra cosa,
El sendero compartido por todos los Vencedores,
Del pasado, del presente o del futuro.”

A proposito, éste es el origen ultimo de la expresion “Etapas del sendero”.



C\ =~

RERE S R TR FAEN v\kg K| [nsn] ﬁn]fgim ;= Far
ﬁ'q‘{ﬁ%nﬁm N 'Sq’z\r&r%a:'r\:'q&fﬁ'qm'g_'qmqm'@q'@:n&'
AFERS)

Las ensefianzas sobre las Etapas del sendero son las mismas para todo el Tibet. A
pesar de que algunas personas no se interesan por estudiarlas porque creen que se trata de

una instruccion particular de la tradicion guelugpa; no es culpa de ellos, piensan asi sélo
debido a que no tienen suficiente mérito a causa de sus actos pasados.

%& WA NRNFHN 'a&&‘ﬁ‘nﬁq& '&3'@%'@&% AN E MR
g&'aawsa'ﬁ&'n%&'ma'ﬁ]‘qm:'ﬁa'ﬁm'%'&’:'1 qEETE VR
é&'&’q&ga'ﬁ& 'Q'%&N”?J/N'&'{Q’H&'N’N&'@ﬁ'&lSK‘aﬂTQ'gQN'KY
om'?f&‘&ﬁ] a:‘sqm‘%‘}'ga'ﬁm'&a'ﬁa’{qa'ais'mamaq'@'iaa'
N - - Q\ = o - -z - s\ N\

Q.Qﬁ'raoa.%&& .ﬁ.m ﬁ.@a 'Nﬁl}'i'E’Q'ﬁ:'ﬁ'sg'ﬁ'&f&ﬁ'qq .q’.r‘q 'Si'
(SN

Ng]

Y esto no es todo, de hecho, es pisando este camino bien conocido por los Budas que
uno alcanza el mismo estado al que ellos han llegado. De otro modo, carece de sentido
llegar a cualquier otro lugar, pues s6lo sera un nivel extrafio al que ningun Buda u otro ser
elevado del pasado habra llegado. No es necesario que ti y yo temamos cometer dicho

error pues tenemos como practica las Etapas del sendero. Se lo debemos a la gran
amabilidad de los Nobles Atisha y Tsongkhapa.

?{N\%m]'gﬁ':mmm‘gwma'&?{&'n'q%fg"g'arg’:rﬁirf&m‘m SRR
L LI S |- S
BT ST Sl o REHN]

Los que desean llevar una practica espiritual han de estudiar un sendero sin macula
como éste. No es correcto empezar a practicar lo primero que encuentres, COMo un perro

descarriado que se traga todo lo que le ponen delante. Tal y como el gentil protector Sakya
Pandita afirmo:

1‘3'5"?{"3"""2","1""”31
1gr s E Q)



RN ES Y
1%'&%3'3‘:1@:‘33‘@&:'1

ﬁ'qsa'qmﬁ':réj'mr&‘a’:q

ERRENERCEE

ISR A FEX AR AN IR

15&'3’@'@'3&'@551

1:3:':§'q:'iq:'§4'ﬁ§§'mﬂ

1&}:'@5]3’%'04':{1&1'%'&?51
ICRRINGE)

Incluso en negocios insignificantes

Adquirir un caballo, una gema u otra cosa,

Analizas, investigas, preguntas a todos y lo consideras.

Vemos a gente preocuparse asi

Incluso por los temas mads insignificantes de esta vida.

Conseguir el objetivo ultimo de todas nuestras incontables vidas depende del Darma,

Sin embargo, apreciamos cualquier Darma que se nos cruza, sin investigar si es bueno o malo

73
Y nos comportamos como perros con un trozo de comida.

%Niﬁaaigqgasqﬁi’ﬁsgiﬂﬁim:mﬁﬁgﬂ}“@‘\’
TAFARTN]  ARANPRREAYTEHAITIN] R
Q%Q'MQK’gé‘&l’\Tdﬁ'ﬂf{ﬁ'ﬂ]&’w:'aﬁéi" g&'{%’ﬂ’aﬂ]’ﬁi'qlﬂﬁ’

Es exactamente asi, incluso con los temas menores de esta vida, como comprar o vender
algo, que se es muy cuidadoso: haces todo lo que esta a tu alcance, vas de un lado a otro y
preguntas a otras personas, pasas mucho tiempo pensando lo que debes hacer. Pero no
importa lo grande que sea el error que puedas cometer en una de estas cuestiones, en
absoluto perjudicara o beneficiara tu vida futura. No obstante, si te topas con una
ensefianza espiritual incorrecta, el error que cometes afecta el objetivo ultimo de todas tus
vidas.



FRRe R AP Y YR NES FNIR ARV R FR AR ER T
AT ETRTIRE| sarBemanFyRe G
sraguariaB) BRganrys]

Hablando en general, muchos nos vamos a lugares desiertos con la intenciéon de
emprender una practica profunda pero, a menos que llevemos con nosotros una
instruccion completa y totalmente correcta y que trabajemos para sumirnos en su esencia,
la mayor parte de lo que hagamos no sera mucho mas que un esfuerzo desperdiciado. Tal y
como el Noble Milarepa dijo en una ocasion:

AR 38 gy Dapa e A s)
RN NS S B
RN

E/ asunto: si no meditas en los consejos transmitidos de oido a oido;
~ . ., 74
E/ lugar: puedes sentarte en la cueva de una montafia, pero sélo conseguiras torturarte.

QA a~ - a~ N\ SN o
g&OQ/J'Qr%.q’ai'q’ﬁq'q&.g_:.ﬁ’qqogﬁ'ia\]&].EQTR:.@;Q.‘&'S/J.%G\Y
e o A A A A m e e
FNFNFJYE AN AR TRF IRV AWK RIF T RN A ] SN &
-~ - - "\ -~ N\ N\
Faiy) Jusgedfymnarsagsifrasis g
- A A~ & - -~ N -
NP A{FRAVANT IV AN GRARYS NI A FH A
NRAg g AT
Los maestros traductores de antafio soportaron muchas dificultades viajando a la India para
transportar hasta el Tibet las auténticas ensefianzas de Darma. Pero aquellos en el Tibet
que seguian un sendero equivocado no pudieron estar a la altura. Despues de todo, el agua

verdaderamente buena ha de proceder de la nieve pura. Del mismo modo, el origen de

cualquier Darma que escojas practicar debe tener un origen infalible: el Noble de la Palabra,
el Maestro, el Buda.

B g s g

Skl
&R‘Q\ﬁ’ﬁ‘qN‘@’Q%ﬂ‘&l‘ﬁﬁ'fﬁﬂ'&lﬂ



Te puedes esforzar mil afios en la practica de una ensefianza cuyo origen no es
auténtico y no obtendras ni un apice de realizacion espiritual verdadera. Sera como batir
agua para hacer mantequilla.

RURF IRV Y AF IR FNR PR U NRN FN PN QYR D] LG HA
n&’g&’q'&fz\@gq@q&m'an%r’ﬁm&qﬁim'rdm'@gq'mam1
gﬂ‘ﬂ&‘ﬁ&:g@g&&'ﬁ&’sa’z\mz\larg’&':qﬁ&'&éﬁ%‘?},’q&l':}‘gq&r
YV RFRN] %'qm'?\&'@&ngiunw'@ﬁ'&f&%’ﬂﬁ&'ﬁ:’ﬁo\'m'
SRR

Por lo tanto, podemos afirmar que la ensefianza que decidamos practicar ha de tener
tres caracteristicas especificas:

1. Debe haber sido mostrada por el Buda

2. Debe haber sido desposeida de cualquier error: los sabios deben haber moldeado
la ensefianza hasta darle su auténtica forma final, examinandola para determinar si
se ha colado en ella alguna idea errénea después de que el Buda la hubo ensefiado.

3. Debe haber provocado experiencias verdaderas en los corazones de los maestros
practicantes, una vez la han escuchado, considerado y meditado. Y debe haber
pasado hasta nosotros en un linaje ininterrumpido a través de varias generaciones.

%’%ﬂ’ﬁ'%&‘éﬁ“gﬁ'&\]i'ﬂ&"\i’@]‘%’("@&'ﬁ:’?)&!&l'alé'\'@&\l%R‘&!'
nﬁz«x'a\?{&'@&'é&'m%'?{q&r&'ﬁﬁf&1

Si el Darma que elegimos practicar tiene estas tres caracteristicas, es auténtico. Quiza por
nuestra parte, no estemos siempre a la altura por culpa de deslices en el esfuerzo y practica
diarias, pero nunca debemos temer que la ensenanza nos defraude.

A Q= N\ D\

'3'\'@13\!'2&"1‘3'0\]{5] RN '@N'@,‘Q’]ﬁi'&Q’Qﬁ'Q/J'Rﬂ'ﬂ:'&gﬂ\q&'

N

FaEVRF TR NK A RASENTNEK IAHA L5 FNN AR
FINNRRS A RRARNIFS 4

a

K29

¢



9

SGal RV B AN GRHRQ” @'%:1 'ﬁﬁmj' FH AR’

[
‘ﬁ‘ :.

@n'm&@'?\&'muﬁﬁaﬁqn&i'§&'9)&1&'c’iq'aq"q’:s Rgar

a

QA& R& "iﬂ%’&l 'ﬁ& 'Qﬁ i'lll\! YN '%!'Nﬁ'g‘?'&!& BRAH '?{R

Q o“o\ . . OQ . Qv . . V
SR RR QR RR AR A RE TN

Esta ensefianza legitima consiste precisamente en las Etapas del sendero. Es sublime,
es la crema de todo lo que el Buda ensefid, es el conjunto precioso de ensefianzas sobre la
perfeccion de la sabidurfa. El material presentado por estas enseflanzas consiste en “las
instrucciones sobre lo profundo”, la vacuidad, incluidas en las Etapas llamadas “las etapas
profundas”. Los sutras de la sabiduria también presentan lo que se conoce como
instrucciones “vastas’: las dirigidas a salvar a todos los seres vivos. Estos temas se
encuentran en las “etapas vastas”. Por esto sélo esta ensefianza sobre las Etapas del
sendero es completa y libre de error, y los que buscan una ensefianza de Darma que
merezca ser practicada, definitivamente deben empezar con las Etapas.

N N ~ A - A A e -~ -
qn’]@'@ﬂ"'&l'ﬁ "'\ﬂ]l\l [N 'Nﬂ"N )/ @irﬂq‘a A'HNIRNYNT i'm'l\l CTF\I ’
A ar A A A A AT A -
NR' AR NN 'QﬁN'N'J\'Qﬁ'gQ'ﬁﬁ'cﬁq'll'éi'@lﬂﬁ?ﬂ'?ﬁI
Vemos a mucha gente que, movida por una lealtad equivoca hacia su tradicion familiar,
se aferran empecinados a cualquier creencia proveniente de sus padres. Siguen el bon o

cualquier otro falso camino que al final les defrauda. Todo el propésito de su vida presente,
y también el de sus vidas futuras, se los lleva el viento.

T TIP™ S50 S ALYty S opg ey epmpm optussinan ore ) g PO, oy -y .
&F!Z\I gﬁ! @ili %N QRTRWRRR QQ§ U\iﬂ EN ﬂﬁi ANT) @"\N

3;%'%'%ﬂ'ﬁ'ﬂgﬂ“'%'ﬁﬂ“'%:'&m'@ﬂ"] %’m'mqgi'a\’/ﬁ“*'
&@qw*gqaiamaq §qz«1'n]&xa'&'m'gx:&'m'&aa@q'waqéﬁ'%
g:m"z’:miﬂ !\réq'@'?g:'ix’q&'nﬁq'm:'ﬁ'ﬂg&'&éﬁ'm'&:i'
5|

El gran sabio realizado, Kyungpo Nelyor fue tambin un seguidor del bén™ al
principio. Posteriormente, se dio cuenta de que el bon se apoyaba en fundamentos
erréneos y decidié entrar en las tradiciones secretas de antafio, pero también se dio cuenta
de que fallaban y se fue a la India. Alli estudié en las tradiciones secretas posteriores y
condujo su practica hasta el fin deseado y obtuvo los grandes logros espirituales. Hubo
otros, como el gran L.ama Sakya Kun-nying, por ejemplo, que pasé por lo mismo."”



éﬂ'ﬁ‘“S&'Q'E&Wﬁ’i}&'Qﬁﬂ&l'ﬁ'q\é’ﬁ%"\%' %NN“F‘%N‘WN‘
QR xR THFRA| AT HATIREFRR TR IR
AT gaN YRR R aguad FRaw) SygR an PR
TR AR R R FA RS AR RAF IR T U ARR]

Ahora ya podemos ubicar el primer verso en su justa perspectiva. El Noble
Tsongkhapa dice explicaré de la mejor manera posible la ensefianza sobre los tres senderos
principales. Es el camino que recomiendan los sagrados Hijos de los 1 encedores con su alabanza, el
sendero por el que viajan. Carece de faltas. No conduce por una falsa senda. Es la mas alta

de todas las puertas de entrada: es /z puerta que cruzan aquellos seres afortunados que buscan la
libertad.

E‘ﬂg&'@N'nas\'a&i'm'a'ganﬁmmﬁ'&:'?ﬁ'ﬁz\rrﬁmﬁ:&'ma‘%q
- N Q N\ N\ - - O\ %

R AFIRNR EAPRL G N FR YN G IR E GHREJIRL

NER IV ARV AN

En el verso, el Noble Tsongkhapa les da a las palabras “de la mejor manera posible”,
una expresion de modestia. Abundando en su contenido nos dice “Trataré de explicar de la
mejor manera posible en tan pocas palabras, algo cargado de un significado grandioso™.

-\ = N\ N\ - -~ (=)
WR'§ AR R YN TR A FHA IR MY 2T IN NN EIHR R
- ~
n&:‘qméq'ngﬁmm
= . . OQ 0\ . .
IZQ" a ﬂ]ﬁ& QAN Q%ﬁ Qq
= t . S 'Q . . .
[l vl A AN L
Hay otra manera de glosar el verso, segin la cual en la primera linea de la explicacion,

la que dice odas las elevadas enserianzas de los 1 encedores, se hace referencia a la renuncia. La
obra Una entonacion de los nombres dice asi:

La renuncia de los tres vehiculos
, L TT
Yace, al final, en un vehiculo unico.



"'&:&'@&'ﬁ&'ﬁ:"{qiﬁq‘mmﬁ&qﬁm':1'%'2&’{q'&aa‘gn]m'
FhquapagaRade] Aa TR AR RS
:qim'53‘%ﬁ'm'&za'gq'ﬁ'ia'q%:'gﬁ'ma ECORNE SO
% e P N . S o .. Wl sy S o= mye
R AR ARR Y ANNS ag: FNIR YRR JFH TNRRS

N\ - - N\ - - N\
QAR TN AFNARHN NG QRS WK NN RN QAR ITANN AR
gripraga g aRa wa R 5

El hecho es que, el Buda, en algunas de sus ensefianzas interpretativas, las que no deben ser
tomadas literalmente, sefiala que hay tres diferentes vehiculos o senderos. Sin embargo, la
realidad es que desde el punto de vista del objetivo tltimo adonde nos dirigen, estos tres
son uno sé6lo. De modo parecido, todas las elevadas ensefianzas de los Vencedores fueron
enunciadas como un medio para producir la “renuncia” ultima —el conocimiento del Buda—
en las mentes de los discipulos. Y es la renuncia lo que, al principio, les empuja a desarrollar
aversion hacia el ciclo de la vida y dispone a la mente para el objetivo de la libertad. Esta es
la razén de que la actitud de la renuncia se ensefie en primer lugar, en la primera linea.

s ey gy
5“1"'3&'@3'5"%"4S“":ﬁ%"’:‘?ﬂ‘*’“ﬂ{ﬁ'&!] Rayer 83 WA wa
g’qagﬂégs = éq.a. 1?16«] N'Qﬁ ‘ﬂ

La segunda linea de explicaciéon —la que incluye las palabras “sus sagrados Hijos”— se
refiere al deseo de obtener la Iluminaciéon en beneficio de todo ser vivo. Esta es la actitud
que los Vencedores y sus hijos adoptan como meditaciéon principal y cuyas alabanzas
cantan. Es como la gran viga maestra que sostiene toda la estructura del sendero mayor.

o a a ~ &
ﬂad"Eﬁ'ﬂ"\'ﬂ'&ﬂﬁ'&lqﬂ'éﬂ""ﬁK'ﬂ]ﬂ&'ﬁ]&'ﬁ'ﬂ%'QSﬂ'@'qﬁm 'S/'%&N ’
’31_/ Q%ﬂ](ﬂ]l\! Q’]% QYN 3}' ARF4| %’U\]K'ZR'U{Q A

-~ N N - -~ - A~ - A N\
ARARAF AN R ATRIRN] §IRFHNA Qﬁﬂ"&ﬁ%ﬂ"l\l A’
- - A~ - - N - N\ -~
Jurag ) FFaaas A graER TG

La tercge/ra linea de eX;l/icacién —cuyas palabras son “los afortunados que buscan la
libertad”— se refiere a la vision correcta. Esta percepcion es la tnica puerta de entrada para

los discipulos buscadores de la libertad. Para obtener la libertad verdadera tienes que acabar
con la ignorancia —la raiz de esta vida ciclica—. Y para cortar con la ignorancia tienes que



cultivar la sabidurfa que comprende la ausencia de entidad autoexistente. Y para cultivar
esta sabiduria necesitas una vision cotrecta, libre de cualquier error.

WRRAUA YR G AR ARNEINR FARBAYRE] S WF T
WRSATRR Y T RSN AR AL QYA AR AR FH TIANES RS |
m\qﬁ'ma'ﬁansqn'q%&'5!:1'321’@%’3&1’:&':1@&1 q@-:'ﬁ?:’&'ﬁf
fERgasady IR an PJu AR yEN R KT £ arala s
§q§&'5\&'q§:&'m&'§"ﬁ"2&'m&'nigﬁ'mq:'&q'qﬂm1

La visioén correcta es la unica puerta para acceder al Nirvana, a la paz. Por ello, en las
palabras de clausura de los versos, Tsongkhapa se compromete a componer una obra sobre
los tres senderos principales —en los cuales se incluye la visiéon correcta—. Hace su promesa
tal como recomienda el Maestro Dandin:™ resume todos los temas que tratara en el trabajo,
que es como decir que incluye en la promesa / esencia de los senderos que explica. En este
sentido, concluyé nuestro L.ama, el Noble Tsongkhapa ya nos habia ensefiado brevemente
en el primer verso todos los senderos.

Notas

01 Sakya, guelng y siigma. Nombres de tres de los linajes que se desarrollaron en el Tibet para
transmitir las ensefianzas del Buda. La tradicién guelug empez6 con el Noble Tsongkhapa.

62 Toda la ensefianza elevada... 1a fuente del texto no se ha encontrado. Gungtang Yampelyang
(1762-1823), también conocido como Gungtan Konchok Tenpe Dronme, era estudiante de la
primera reencarnacién del gran Yamyang Shepa (ver el prefacio y nota 27). Se le conoce por su
elocuente poesia espiritual y sus trabajos filoséficos. Sus comentarios incisivos sobre los T7es senderos
principales se han afiadido al comentario de Pabongka Rinpoché y utilizado para la presente
traduccién, quedando incluidos en la seccién final.

63 He llegado a la experiencia. La carta del Noble Tsongkhapa a su maestro atn existe. La linea citada
aparece en f 69b (nota 67). El nombre “Dipamkara Jnyana” se refiere al Noble Atisha.

64 Las tres cestas. Tres divisiones principales de las ensefianzas del Buda: la cesta del compromiso
con la ética (relacionada principalmente con el adiestramiento en la moralidad), la cesta del sutra
(mayormente el adiestramiento en la concentracion) y la cesta del conocimiento (el adiestramiento
en la sabiduria).

65 Un breve esbozo. .. una vez mas se hace referencia a la misma version breve de las Etapas del sendero
a la lluminacion , del Noble Tsongkhapa (f 56%, entrada 63).

66 Su maravillosa palabra... La fuente de la cita no se ha encontrado. Para conocer la formacion del
autor, ver nota 49.

67 T'res caracteristicas distintivas y cuatro grandezas. Las tres caracteristicas que distinguen la ensefianza de
las Etapas de otras instrucciones son: incluye todos los temas, tanto de las ensefianzas abiertas
como de las secretas; se puede poner en practica ficilmente y ha llegado a nosotros a través de



maestros de las dos grandes tradiciones descritas en la nota 195 (Pabongka Rinpoché, nota 47,
48b—50b; Noble Tsongkhapa, nota 61, f 8b). Las cuatro grandezas de la ensefianza son: llegar a
entender que todas las ensefianzas son consistentes, entender que todas las escrituras son como un
consejo personal, entender facilmente la verdadera intencién de los Budas (los tres senderos
principales), y evitar automaticamente el Gran Error de despreciar cualquier ensefianza (Noble
Tsongkhapa, nota 61, f8b—14b; Pabongka Rinpoché, not 47, f 41b—48b)

68 La gloriosa coleccion secreta. Una de las principales ensefianzas secretas del Buda (nota 87).

09 Joya de las realizaciones. Importante texto sobre la perfeccién de la sabidurfa que impartié el
Amoroso al Maestro Asanga. Ver nota 46 (entrada 44)

70 Intenta mezclar todos los sistemas...La fuente de la cita no se ha encontrado. Tuken Dharmavajra,
también conocido como Losang Choky Nima (1732-1802), era el tercero en la linea de maestros
espirituales Tuken. Son notorios sus trabajos comparativos de los sistemas de las escuelas budistas,
asi como las biograffas de hombres sagrados como Changya Rolpe Dorye, de quien se decia que era
la reencarnacién previa de Pabongka Rinpoché (ver el prefacio y también su coleccién de trabajos
en la nota 52).

71 Yangchub O, el Lama real. Gobernante del siglo undécimo del reinado de Gugue, en el Tibet
occidental, importantisimo por traer al Noble Atisha y su enseflanza a la Tierra de las Nieves.

72. Es esta perfeccion. .. las palabras del sutra tal como se encuentran en el canon tibetano, difieren
ligeramente aunque la intencién es la misma (f 2067, nota 84).

73 Incluso en negocios insignificantes. .. Cita del f 95a de su conocido trabajo sobre los tres tipos de votos
(entrada 2, ver también nota 53).

74 E/ asunto: si no meditas. .. La fuente de la cita no se ha encontrado. Ver nota 50 para informacién
sobre su autor.

75 Kyungpo Nelyor (978—1079). Su persistencia en la bisqueda de las tradiciones secretas de la India
para traerlas al Tibet estd bien documentada en los Anales azules (p 728, entrada 94). El bon era la
religién chamanistica predominante en el Tibet antes de la introduccién del budismo.

76 Lama Sakya Kun-nying (1092-1158) Su nombre completo era Kunga Ningpo, hijo del fundador
del famoso monasterio Sakya en el norte del Tibet central, y abuelo del ilustre Sakya Pandita (ver

nota 53).

77 La renuncia de los tres. .. De un trabajo sobre las enseflanzas secretas consagrado a Voz Gentil (cita
del f 10a, entrada 25)

78 Maestro Dandin. Remitase a la palabra “esencia”, en su verso explicado en la nota 38.



* THE ASIAN CLASSICS

INSTITUTE

Curso I: Las Enseflanzas Principales del Budismo
Las Etapas a la Iluminaciéon (Lam Rim). Nivel Uno

Clase quinta

VI. El estimulo para estudiar
qﬁamgqnanﬁmnﬁ
IQI‘:ﬁqglﬁmaq%m '&1'&5&]&’@:'1
R RREOEREE £ L
IHUTIN LR AR AR EF A
HURAIFIIR IR DTS
|G|

Hemos llegado al tercer y dltimo de los preliminares que nos gufan hasta la
composiciéon del texto: alentar enérgicamente al lector para que haga un buen
estudio del trabajo. Se encuentra en el siguiente verso del texto raiz.

@)
Escuchem con una mente pura, ustedes afortunados
que no ansian los placeres de la vida,
Y que para hacer significativos el ocio y los
dones se esfuerzan en conducir su mente
Por el sendero que complace a los Vencedores



%W:q:'ﬁq'z?ﬁma'm%mm'&ﬁ‘;ﬁ%n}'g:'&'&WxR'zau’z’:!'
g P e Vg L Vo S g .- S e SN P . o S e ey
aXF35 s AR R u R AR g g A fr TAgax a¥sy
N\ N\ - - <N
graTn R asdiayar| asfass] AsrFws AaE g
:5’34'&'L‘Qq'ma'&:&'@&‘@:‘gq&'ﬁgj&l'ma'maﬁ'n‘&aagqmam'
~ ~ N a - N ~
5xa) afan) FERIGRAFIFN] SygRasafans’

V . Q0\’ . 0\0 . Q0 . .

ANNARFR N UG H A AN

El gran Tsongkhapa anima a sus lectores a estudiar el trabajo: “ustedes, g#e buscan la
libertad y #o ansian ni por un momento /los placeres de la vida; ustedes, que desean extraer el
maximo provecho del cuerpo con el que ahora cuentan y hacer significativos el ocio y los dones,
ahora van a tener que adiestrarse en un sendero que nunca falla; un sendero que no
extravia, un sendero pletérico y completo, el sendero que complace incluso a los 1Vencedores.
En definitiva, aconsejan un sendero que no engafie, que no nos pierda, que sea algo mas
que solo un mero trozo de sendero. St quieres adiestrarte en un sendero asi, tendras que

convertirte en un estudiante con todos los requisitos y encajar en la descripcion de los
400 versos:

R TN EERF IR
CeEE SRR

Llamamos recipiente adecuado para estudiar
. . . . . 79
A alguien que es imparcial, inteligente y desea esforzarse.

ﬁxqﬂmmga'@wa‘g’q'%ﬁ‘ﬁ:'fgq'ﬂ&'{?};’m&‘%&m'@ﬁ‘m'@’{q

Ergg g snadagsgaan i FI e

R AR BR g ANREa R Fa R R A g
bt GEGl

Y los afortunades como ustedes, discipulos que han conducido su mente al Darma, escuchen con
una mente pura. En el estudio eviten todo lo que va en contra del éxito, los tres
inconvenientes del recipiente, y apdyense en aquellas cosas que conducen al éxito, “las

.. , . ., 30
seis imagenes para la instruccion.”



. Q“QV . \ . . “ . . 0“ . Q‘ \C . . .Q .
WRARAXF A FATRAY A IR A YV IR A FANGR']
N&'q'a&'q :' :' CQVR'V . v .§ N'Q' :.&&N .\. :. q'“.
Rrraaragrse el i g Anafgagad
Q&N. 'V. :N' . .qv . .“’:.ﬁ q.ﬁ .V .“. Q .q. NN.
AFFVARVAINAFRARTIAFNRG| AT
LR NS R A TR ST L AN TRA TE B AN
TR IAENNT Bk \alAT
Segun otra manera de interpretar el verso deberfamos entender como renuncia la
linea relativa a aquellos “que no ansfan los placeres de la vida” —el primero de los tres
senderos principales—. La siguiente linea, hacer “significativos el ocio y los dones” se
aplica al deseo de alcanzar la Iluminacion para todos los seres vivos, porque cualquiera
que haya adiestrado su mente en esta actitud obtiene, ciertamente, lo maximo de su vida

dotada con ocio y dones. Y la linea final, la del “sendero que complace a los Vencedores”
esta relacionada con la vision correcta ya que, como el texto rafz senalara posteriormente:

1:1:'(?\‘:11?1ﬁ&'ﬁ&'&f&r%&&'m&'ﬁ'@

@'qg&'q&w:m%n'aiﬁ'&&'a:'1

ISR 2R S AR A T AR

ﬁ%&:&'g&'ﬁ@z«mam&'N'qu\i1
GarayRay)

Una persona ha entrado en el sendero que complace
a los Budas,

Cuando en todos los objetos, del ciclo o mas alla,

Ve que la causa y el efecto nunca fallan

Y cuando éstos pierden toda su sélida apariencia.



SN R AESTER IR FR AR HAIA| 9% WX AYAUT FRS
IR aaRarBaqR VAN §E AGHF 3 FHN QYA BAL]
BuuNFNERNIEA R YA NA YR RER AR R AR HA
RRAMYRRAAN] AGRERTY| RRINFNTRAIR] QR
JaRzn) RgPady) RRregRgeRaR g Rl gargaar
SRS qtgqn%’&'ga'g&'ﬁi’&'ﬁ&'qﬁ&&:'ﬂ'ﬁf&'ﬁ&‘g’n‘&'
£ YR O AR R RS TN

Asi termina la presentacién de los preliminares habituales: el ofrecimiento de alabanza, la
promesa para componer la obra y estimular al lector a estudiarlo con interés. Podemos
relacionar lo que se ha explicado hasta el momento con otras secciones de apertura de
trabajos como la presentacion extensa y media de las Etapas a la Iluminacién . La linea
que dice: “Me postro ante todos los sagrados y elevados Lamas” se corresponde con la
primera seccién de estos trabajos, “demostrar la eminencia del autor para probar que la
ensefianza proviene de una fuente auténtica”. Las lineas “De la mejor manera...” hasta
“...buscan la libertad” corresponden a la segunda seccion, “la eminencia de la ensefianza”.
El verso que va desde “Escuchen con una mente pura...” hasta “ ...sendero que complace
a los Vencedores” nos sitia en la tercera seccion, “cémo estudiar y ensefiar” las Etapas.
La ultima gran seccion de estos preliminares es “la ensefianza por medio de la cual los
estudiantes son conducidos a través de las Etapas” hasta la Budeidad. Esta parte se
encuentra en lo que denominamos “el cuerpo principal del texto”, en los versos del
Noble Tsongkhapa sobre los tres senderos principales. Ahora nos trasladamos al primero
de estos versos.”



PRIMER SENDERUO:
RENUNCIA

VII. Por qué es necesaria la renuncia

THNAIYE ISV YA YN RN AL ARG :&'Q@:’zx\qﬁm]
gq'ém'ﬁfﬁ&mnqﬁ':q N:’ﬁqna@‘nnqﬁm E&'ﬁ"%ﬁ'a\&gw
YUIYURRTRIN LS| (SRAUY] 2 Q@f IFF R

%'&55\1 2&'@@:’:53‘:13'@«1 %‘5&':}3‘&%’1 RNEY

N uestro enfoque del cuerpo principal del texto se divide en cuatro partes: una
explicacion de la renuncia, una explicacién del deseo de alcanzar la Iluminacion
para cada ser vivo, una explicaciéon de la visiébn correcta, y unas intensas palabras de
aliento —que el lector intente reconocer la veracidad de estas instrucciones y las ponga en
practica—. La explicacion de la renuncia tiene tres secciones: razones por las que uno
debe intentar desarrollarla, como desarrollarla y el punto a partir del cual uno puede estar
seguro de haber tenido éxito. La primera de estas secciones la encontramos en el
siguiente verso del trabajo del Noble Tsongkhapa:

M&‘ﬁﬂ"'il\!'Q@K‘aﬁ‘&l’\'gﬁ'&g&]1
AR aqaEZ MBI G AR RN AT |
1Aﬁﬁm'@ﬁ&'ﬁ'@&'@:'@&'sq'gm&1
ms{q&'@%:'@&’5’:!1’&&'2&'@@:'&3&1

CREARELD]

©
Sin renuncia pura, no habra manera de acabar
Con este empeifo por los estados placenteros
En el océano de la vida.
Es también por su vida de anhelos,
Que los seres estan encadenados.
Busca pues primero la renuncia.



-~ - -

P, " g ¢ g o g g g o 4 o ¢ B ¢ S v} R .
RS ARR TANIRRRIL AR AT T FFIN SHFS

(
9

Ak R s oA AN E AR qases gaa-faas:
2= QAR QA YR R AFAN & ARR QUK IR IR E q%: A

Cualquiera de nosotros que quiera escapar del ciclo de la vida, tiene primero que desear
hacerlo. Si nunca cultivamos el deseo de escapar y seguimos apegados a las cosas buenas
de este circulo vital, sera imposible conseguitlo.

- ~F ~F - N\ ~F
AR FAIE WRIE R AN TR AT R IR QR IAN AR QAN § IS,
N\ N\ -~ N -
ANH TR TGS TR T AN IR AR AN AR R YRR U
. QQ 0“0 QQ . - . . . QQ . . =} . . OQ . . .
WRAPINAZRER] JRNIRANPF PV HFHGINRRT
N N A
AN ANIR TEI AR

Un prisionero puede permanecer en su carcel; pero si no lo intenta siquiera, jamas
saldra. A nosotros nos ocurre lo mismo —si nunca intentamos encontrar un medio para
evadirnos de esta rueda de la vida, el dia de nuestra huida nunca llegara— Si nos
esforzamos en desarrollar el deseo de escapar, con toda seguridad un dia lo
conseguiremos.

- “~ -~ -~ - -~ - - &
SR xR g Sasn R AT
MR AR N FN N S AF LY R ABR TN QR QRR TR

PR QUGN G ARITNS] RARRTRT
a ~ a a - =~ o
3R FANHE PRI TR E FR A PR HR=I=ar
SEEY

Lo primero que nos hace falta saber es de qué manera transitamos por este circulo
vital. La “vida ciclica” se define como tomar repetidamente los grupos impuros de cosas
que forman a un ser ordinario que sufre —su corriente ininterrumpida que va de una vida
a otra.”— tQué nos encadena a este ciclo? Los propios actos y malos pensamientos. Y ¢a
qué estamos encadenados exactamente? A aquellas partes impuras de nuestro ser.

%'GJN /XA "\'éﬁ'll'ﬂl 'Qﬁ?'ﬁ'&ﬂ@ﬂﬂ"’gﬁ]ﬂ‘gm '@'R:'ﬁa &3 5\5



A Far e ﬁ GNER @ﬁ m:q Ny TR BAr q§ N 35’1&11 Rarage’
3RS g gt aqu iy g R FR A gy

Qﬁ? Q;ﬁ&l H@N Hﬁﬁllq Nﬁﬁ ﬁﬁlﬂ:ﬁﬂmﬁﬁ@ﬁga _N'R!Q'

A

N
R QR
3

)

C
4G

9

S .

R :T]Z\I AN 65 ANNIH QGRN ﬂ SN 6(-'( ’4’\ CAES IS

Q
QN E L B AER TAUN TR AR B QTR DA QR FH DR
35 5‘45\ 3 r“ FRuarEay S)

SRR GRS S|

Para liberarnos de esta rueda de la vida debemos reconocer que todo en ella es, por
naturaleza, puro sufrimiento. Comprenderlo producira un sentimiento de aversion, de
hastio y este llevard mas tarde a la renuncia. Asi, lo que el verso dice es: “Sin renuncia pura
no habrd manera de acabar con este deseo, este emperio por conseguir todo tipo de estados
Placenteros que se puedan obtener aqui en la vida. También es, precisamente, por su vida de
anbelos, sus sentimientos de apego y ansia por las cosas agradables de esta vida (aqui
“anhelos” es otro término para lo que llamamos normalmente “deseo”) que todos /os seres
estan encadenados. Y si todos estan encadenados dcrees que td no lo estas? Por supuesto
que si. Si deseas poder escapar algun dia de este ciclo, busca pues, primero la actitud pura
de la renuncia.”

N - N N\ N\ N\ S\ =
AR FNYFR AR PN waray| *IR G T Vv B
ar : QN NN A QRN RN QR ANH N S QAN RRE
JRET albal S N R4
-~ - Q\ -~ - -~
AFPR] RNAGREA DR FH IR LAWK R YR SHN DR B3|
N

Ju g SEAG| aesndfy T EarRs g

Por cierto, este verso incorpora lo que los trabajos sobre las Etapas a la Iluminacién
describen como las “instrucciones para los seres de motivaciéon inicial y media”. A
nuestro alrededor vemos personas cuya idea es que para llegar a la Iluminacién sélo hace
falta practicar el deseo de alcanzar la Budeidad para todos los seres vivos —que no es
necesario desarrollar la renuncia— Sin embargo, la verdad es que, incluso para alcanzar
tan sélo el nirvana inferior®, la renuncia es absolutamente imprescindible; de hecho tiene
que ser una fuerte renuncia. Tal y como nuestro Protector, el gran Tsongkhapa, dijo:



VARG RITMYRTYR|  NHR A TRANR Y RGE [ E R
<
WA TEA AN ASATE] AFER DR FH MR AR A RNAER LR T
Sh JNA ARG TR G DRARE

W:'%'Qi'aﬂm”a'a’:'} %”g‘&’ﬁ’%ﬂ]"&ﬁ’@]’q’Rla'f-lﬁ}’ﬂ]'&!'za'&1'\{6\’
5’4@&':1'&1:%5:'%1 %3'3&'21&‘:13'@1&'maﬂwgﬁm&'q‘{ﬁ'm'
m:'%q'é&'iqﬁaq i\?am'sq'qqqnﬁ&na'qrgm'ma'gq'
AR TERNAFRE WL ER VR Q| 5 RFLRAGRFI N0
aq'za?{&'m'&ﬁ'ﬁmma'gﬁ'i&maﬂq&'ﬁmz'ﬁ'gmm R B
NK'SQT&N'QQRN'QQ’QTQ'S&"iQ%R'QWJ\’Gﬂ1

Respecto a esta actitud —asi es como lo describié Sharawa—. Supén que no es mas estable en tu
corazén que la fina capa de harina de cebada espolvoreada sobre la superficie de la cerveza. Tu
deseo de evitar la causa del ciclo de la vida —lo que llamamos el “origen”— tampoco sera mas
fuerte que eso. En consecuencia, tus aspiraciones de alcanzar el Nirvana, para eliminar el
sufrimiento y su origen, serin exactamente lo mismo. Y finalmente tu deseo de practicar el
sendero que produce ese nirvana no sera mas que hablar por hablar. Con la compasion serd igual,
el estado mental que no soporta ver a otros seres conscientes vagar por el ciclo: imposible que la
obtengas. Y, por ultimo, nunca daras con la forma genuina del incomparable deseo de alcanzar la
Iluminacién para todos los seres conscientes, un deseo poderoso que te impulse a proseguir. Y
asi, el “sendero mayor” no serd para ti mas que una débil comprensién de las descripciones que
se hallan en los libros.84

@Nqﬁmmga‘@:@nﬁf&&&gﬁmgmm'?{qs&&&'65'%'51'
qgm'gn_/&'&qa'n'm'a“\rm‘a’ﬁ'ma's}:"gS‘ﬁ&]’&‘ %‘5’&'&'&:@:‘5
g&'q&}'ia\!'q%:‘&'g&q':rﬁq@:'i'qg"&'@'ﬂ?«;:i'ﬁ'm&'&ﬂ 3
TRE TR 5&:«1‘:}'ﬁ:'§:'§'§’:'§'@N':ﬁ'@:'@qﬁ&&‘ﬁm'
RPN AYRN FN AN ATF WA A NES W W RF AR

ﬁﬁ]ﬁl\i'l}'ﬁ’\]i'ﬂ]ﬁ 2y 1

La cuestion aqui es que, para desarrollar el deseo de alcanzar la Iluminacién en beneficio
de todos los seres vivos, en primer lugar debes tener un tipo de compasion que no puede
soportar seguir viendo a los seres atormentados por los sufrimientos de la vida. Para
conseguirlo debes despertar renuncia en relaciéon a tu propia situacion. No existe otra



manera de cultivar la compasion. Esto es, concluyé nuestro Lama, lo que el Noble Atisha
querfa dar a entender con su gentil reprimenda hacia nosotros los tibetanos: “Sélo en el
Tibet he encontrado gente que pretende alcanzar la Iluminacion cuando aun carece de
amor y compasion.””

VIII. Eliminar el deseo hacia esta vida
RN BN AR AN LR FA'QTIN| FRRA Y2 N TN FASE”
AR ) & hal AR RGN
JRUPRGFZAA] R

E sto nos lleva a la segunda seccién de nuestra explicacion de la renuncia; es decir, la
descripcién de como desarrollarla. En primer lugar hablaremos sobre como eliminar
el deseo hacia la vida presente y luego como exterminarlo en relacion a las vidas futuras.
Eliminar el deseo hacia esta vida es el tema de las siguientes dos lineas del texto raiz:

RaadR AR R E QAR Ry
N ESENE S e TR S Ty

\
[SNANRIF tﬂ
(42)
El ocio y la fortuna son dificiles de encontrar,
La vida no es larga.

Piensa en ello constantemente,
Interrumpe el deseo hacia esta vida.

e ¥Ry g R R s g ey
§’-'\5\5§& ig‘?%aq%gﬁﬁ:ram&q*{ﬁqqgg an’ii\q& ;\ﬂ
Frdgrad el g qu R s

Lo que queremos dar a entender con deseo hacia esta vida es el deseo de encontrar felicidad
y fama en esta vida, y pensar asi: “Si solo yo pudiera tener mas de todo lo bueno de esta
vida, mas que cualquier otro en el mundo —la mejor comida, las mas finas ropas, el
nombre mas famoso y todo lo demas”—. Quien espera hacer un poco de practica
espiritual debe eliminar su deseo hacia esta vida.



Y N P g g . S SN PP - S % WU . S vt
SEQUAAAZR KD ﬁi’qqszqam&gqqq?)&q&&qé
- s w Y

aa A - N ~ - ~
QﬁQ'ﬁi'ﬂN'NQ’T‘E'S’Q 'ﬂl\l'ﬂﬁl\l'l}'@ﬂ'@ﬁ" RK'RN'ﬁ""a"&N'&I'
N\
&

-~ a~ O\

g8 5\.%,.%1 qumEEy 'Q‘ﬂ'ﬂﬁg'ﬁa‘?i‘ \q&.&.;gq‘.q&mi.
SRS g‘g’:’@ﬁ'm'ﬂa‘gwm&g:’]

¢Cémo acabar con ¢I? Debes contemplar las dos Etapas conocidas como (1) el “gran
valor de esta vida de ocio y fortuna y la dificultad de encontrarla”, asi como (2) nuestra
“transitoriedad, el hecho de que debemos morir”. Estos pensamientos interceptaran tu
deseo hacia esta vida —mentalmente, la abandonaras—. El hecho de que ahora td y yo no
hagamos ninguna practica espiritual —y lo que es peor, el hecho de que aunque lo
intentamos, hacemos cualquier cosa menos una practica espiritual- se debe a nuestro
deseo hacia esta vida. El texto de adiestramiento mental Libre de los cuatro apegos lo
describe asi:

FaqugggEay|
1@5&'@@'@5{5@&'(:@:’&5\1
(v aRaRS

No es un practicante la persona que ama esta vida.
. . , .86
No hay renuncia en una mente que ama este ciclo de existencia.

\

- N\

5N - A A =, QA
5&‘3:‘5&'&'mq'm'&'&éamsq 5&'&}4:1@34'0\1{&5'5'@55&'

\

~~ -

FryaERA TS| 5&1'5?{qgﬁm'ﬁ:?@qﬁq'mﬁ&'&@&'i'?{:'
WR'| ?af&'?:;'q%g’z\i':15:':1'ﬁ:'aﬁq'gq'}?@'@R'&q'mﬁm«g&'
5:3‘?1'&’:':1&'ia'ﬁ:'qaq'gqq%a‘g:'qﬁmi?:’:'azw'aiﬁ‘:rv‘?wﬂ

La frontera que separa la practica espiritual de lo que no lo es, y la frontera que separa la
verdadera practica espiritual de lo que no lo es, es la actitud de haber abandonado esta
vida. La practica y el mundo pueden coincidir, si se trata tan solo de recitar unas lineas,
pero es del todo imposible que la practica con la actitud de haber abandonado esta vida
se encuentre con el mundo en el sentido de participar felizmente en él. No existe un
modo de mantener el mundo y seguir manteniendo tu practica.



SRy AN AU AR RN IR agF G EX
R TIR VWL FIRAR Y] 3 PR EN G R I F ARG
QA SR RS ST AN RN I AR YR MYRN A FRNENE”
fga'&q&'@&xma'&"a\'?{zxiﬁ‘fg'a'gn@&m1 Fax JuEcaay
3&mqq§&‘§fqa'ﬁ'%'i'nw:z«m@w\]

Esto es lo que el precioso preceptor Drom Tompa tenfa en mente cuando le dijo a
cierto monje: “Me llena el corazén de alegria verte caminar alrededor de este lugar
sagrado para rendir respeto, pero jcuan feliz serfa si hicieras algo espirituall” Siguid
diciendo lo mismo sobre hacer postraciones, recitar oraciones, meditar y todo lo demas.
De manera que finalmente el monje no supo decidir lo que debia ser la practica espiritual
e inquirié a Drom Tompa. “Bien, entonces scomo se supone que debo practicar?” Y la
Gnica respuesta que recibi6, tres veces seguidas y en voz alta * fue: “jAbandona esta
vidal”.

A = - -~ aas  w -
qﬂq.%& NO”QQﬁq.m&.@:.?'é:'ﬁi.q&1 EQQQMO&NQQNQ@:QéO
Q.V OV 'Q '\' . OQ.\ . V . . 0\0 OQ' .
Gﬁ aN Z:A\q &N ng-'\ EQX @Q TSN Qg&l JARANA Q‘]ﬁ:&

A=
JNAN 1

Hubo una vez en que el gueshe visionario de nombre Shang Nachung Tonpa dijo
esto:

Voy al Noble Atisha y le pido ensefianzas, pero lo unico que me dice son frases cortas como
2 (13 b (13

“abandona esta vida”, “practica el amor”, “practica la compasiéon” o “practica el deseo de
obtener la Iluminacién para beneficio de todos los seres”.

§RINTN 'ﬂ"l\lq'il\l 'ﬁ’lf"ﬁ'ﬂ Q'ﬂ'ﬁ&! N'KQTQT&S GJ'%K':!'U\] i'ﬂ"’ﬂ

QMR FNG A NG WINEN] E Ny BR M FNER A
GRFIVNIN NG NFHNQIN] AN RTNT 3

AE AR FNAFR TR TR A R AR LR |

El Noble Drom Tonpa oyé esa queja y sefialo: “es sorprendente; le acaban de dar la
esencia absoluta de toda la instruccion del Noble Atisha y sin embargo, incluso alguien
tan ilustre como Shang no comprende lo que es recibir una ensefianza”. Con el paso del
tiempo, también Shang solia decirles a sus estudiantes: “si deseas practicar la vida

espiritual, lo mas importante es abandonar esta vida”.”



- N

JugnaRARRAENAGTR| FINERYRE AR ES
RAFARApRAA Y AR A YRR

Hablando en un sentido amplio, podemos empezar con lo que se conoce como los
“ocho pensamientos mundanos”. Los cuales, se pueden reducir a tres intereses
primordiales de esta vida: comer, vestir y tener un buen nombre. Estos tres son los que
tienes que abandonar.

WY PR AN A S FI NG| AN SRAgH
ﬁq'g’&'éa\mm'%':1&'@:'%‘m'&\;:'maa'qa'a’s’q'qgﬁ'aiq'ﬁqgg'
qgﬁ'aiq'é&'@&rq?gqa'gﬂ ﬁf&m'@_’:nﬁ&'q&'gq'a{m'Exad’:fﬁjq]
NI gq'g“qsq'ga'g&'%'&é&ﬂ'nggqmnqﬂ&'
=] Q&N@'&rﬁ:‘%wQ:'ma's“«qq'@&':'&5&&'&1%"&'86\'&3:'
HEARS IR YR AR AR TR AR

A proposito, el peor de ellos es el buen nombre. Podemos asegurar que los sabios,
los hombres sagrados y los grandes meditadores del pasado —incluso podemos afirmar
que la mayoria de ellos— han logrado vivir sin mucha comida, subsistiendo gracias a una
de aquellas practicas misticas en las que el unico alimento son unas pildoras diminutas o
la esencia de una flor. También han sido capaces de vivir sin mucha ropa: sentados en
profundo retiro, vistiendo harapos y cubiertos de suciedad —pegadas sus espaldas a la
pared de una cueva, cuya unica entrada han sellado—. Pero en lo profundo de sus
corazones aun ansfan la fama —un buen nombre— y suefian con que los lugarefios del
exterior hablen de cuan sagrados maestros meditadores son.

“FN'“'“§'5"3"‘351'§:'§“ﬁ&"‘r‘iﬁ3“1’@"‘%“@5{’5"%“&"@1
g adad a5 L)

GEEES SRR ]

RS I TS

BaRa Yadgnacdady)

Ha habido muchos, muchos sabios, eruditos y monjes que han sido puros en su vida
ética pero se han confundido asi. Tal como ha dicho el Gran Drowe Gonpo:



Entran en reclusién, colocan una sefial en su puerta,
No ven un alma. Estos expertos contempladores aun

Esperan que en esta vida les llamen “Gran Meditador.””

BER]

RERLECRNECE
1%'@3‘;&&'&'@%&'@:1&':1&1
ﬁﬁ'ga%g&r&"c?@q?{q
&8ss AR § LN ER

Rg B s gaFay
1&@:'2‘&%«1‘@}’&5&'@'@1
1&%‘@'&5:'?\'&'3:1&51
[Rarags 5 Farana s |

A\ O\ =

=g MR yR Y F AR
IGNSRT

Y de esa manera llenan su mente de esperanzas y planes,
Pensamientos que estan presentes en todo lo que hacen,

Y asi su practica espiritual se echa a perder,

Capturada por bandidos locales.

Coge una lanza y azota cada pensamiento que venga sobre esta vida.
Recuerda, si esta Unica lanza no da en el blanco,

Que seas un sabio, un santo, erudito y un meditador,

No te sirve para cerrar la puerta a los tres reinos inferiores.



N - A~ s\ A A -~ AN = N
ANRQRY] 'Kl'&ﬁ'lll\q ’\K'ﬂ]& QYR AN INA '65'5'0501 B IN 'Qﬁ'

YR e Mg Jrnfm g e iy gves

éﬁ‘ﬂa"&i’fi§:ﬁﬁ’\ﬂ@%§'N&':!N] g&'@&'ﬁ&'éﬁ&'xq'&’:ﬁ

9

\

-~ -

QR AN Qn}'mm':5'&:'5&:':13:'@3'&31 SN TRRNARS|

El gran Ngaripa también ha dicho:

Toda la practica espiritual que has hecho se ha convertido en ambicién por querer ser eminente
en esta vida. Esto después se convierte en lo que denominamos el “origen” —la causa para seguir
en el ciclo—, aumentan tus sentimientos de orgullo y envidia, el desagrado por algunas cosas y el
ansia por otras. Lo que pensabas que era una practica espiritual, de hecho, te lleva a los tres
reinos inferiores. No hay diferencia en haber llegado alli por culpa de cometer actos incorrectos.”

%N'q':@&'ﬁimmm
|RERB5 MBA TR A FTIR
RARRCERE LRE TR
R ERRARNES ELES R o]
RSAT A RS Rd ai A FaaER)
R gn@qﬁ:'a&m&rgq
SR CES SR NCRE
1qin}@a\'?é&rqgﬁ'ﬁi"m:z«x@
IR RS RNy 3R T E R TR
SRS CUR LS D RE:0]



13:«1':qﬁ:z«l‘n'ﬂg'a'%ﬁnqa'%:'qﬁqq1 &@:'q'ﬁ'ﬁqqn‘ﬁ:'1 oY
SR 5“@”\'?’5’“1““1 SN &@‘Wﬁ"
RA] FFRGPRARAIGR] HIRITHRGIRAR
SRR AP R AFT VBN EFFNAFHTINIR AN Fu T
e

Por lo tanto, si queremos hacer alguna practica espiritual debemos domar los ocho
pensamientos mundanos —permanecer neutros, libres de los dos grupos de cuatro —.
“Los ocho pensamientos mundanos”, es el nombre que damos a las ocho emociones
siguientes:

1. Ser feliz cuando consigues algo,

2. Y desgraciado cuando no lo consigues.

3. Ser feliz cuando te sientes bien,

4. 'Y desgraciado cuando te sientes mal.

5. Ser feliz cuando te haces famoso,

6. Y desgraciado cuando no lo eres.

7. Ser feliz cuando alguien habla bien de ti,

8. Y desgraciado cuando alguien habla mal de ti.

Tal y como senala la Carta a un amigo:

iOh sabio mundano! Obtener o no, estar bien o no,
Ser famoso o no, que hablen bien o mal;

Estos son los ocho pensamientos mundanos.
Apacigualos, no permitas que entren en tu mente.”!

El gran santo Lingrepa también ha dicho:

En la ciudad de los intereses diarios de nuestra rueda de
la vida,

Corren los cadaveres resucitados de los ocho
pensamientos mundanos.

Es aqui donde encontraran el cementerio
mas atemorizante de todos.

Es aqui donde ustedes, LLamas, deberfan mantener

. . 92
su vigilia de medianoche entre los muertos.

ARAZE T5 A Y NG W RE BF FNAFHT RN EN 3T
mﬁqiéﬂéﬁ@“@“@‘%‘:ﬁaﬁgl é\_/m'q.%’ﬁ'éqcmacﬂzq.&'

=R gAN



No importa quién seas —gran sabio o santo, maestro o meditador— y no importa cuan
profunda sea la practica que imaginas estas haciendo, si esta mezclada con los ocho
pensamientos mundanos, es una farsa hueca. Encontramos esta verdad en las palabras de
Yang Gonpa, un discipulo del victorioso Gu-tsangpa:

o - A N - - A a A
5&'{ﬂ&'ﬂ'5§'ﬂ'%i'ﬂ&'&Tdﬂ Q“K‘Eﬂ]‘{ﬂ]&'ﬁ‘&ﬁﬁ%'fiﬂ'ﬁq& ]
- =N - A A a o -
5&"}ﬁ'<’4'i!"?'R'Q'&K'Q'QN'J\N'Q’F\'Sﬂ]'Q'@'&'R'Q'&!R'Q'&EK" AN’
(5} - - N~ - - -~ -
SQ]'@:'%N:HS\N‘NQTNKN’&'Qﬁ:!l\!'ll'ﬁ'i'ﬁ"iﬁi‘l}'ﬁi‘@ﬁ'&ﬁ]
-~ A\ - - et N\ S\
N&]&'ﬁﬁ'&é&'@g’@'&'qs&'QR'&SN'ﬁ:'ﬂ]ﬁ’aﬂ]ﬂ]ﬂ?ﬁ'S’)R'Q'&!'\qf\'
A\ T N\ - - A QA A~
Q’é&’g&q &5&’&]'&@'£ﬁ'&!'ll(oﬁ'[ﬂm'6'ﬂds&l'll'ﬁl\l'&N’g‘ﬁﬂ]&l'ﬁcﬁ'
- Q\ =, & -~ A
N RIR A AR :&'q'a‘g"g&:mg:mmgﬂm'&sam5@&1‘:}'

NAXFVY| G2 gm g

No sirve de mucho que la ensefianza sea la “Gran Perfeccion” sagrada y secreta. La persona
misma es la que tiene que convertirse en sagrada y secreta, grande y completa. Vemos un montén
de casos donde la persona describe su practica espiritual como si fuera a comprar una manada de
caballos —pero la persona en si no vale ni lo que vale un perro—. La religién que sélo consiste en
palabras y nunca se aplica a la practica diaria es como la conversacién de un loro al que le han
enseflado a graznar. Hay kilometros que separan a la persona de su practica. Su mente y su
religién nunca se mezclan del todo; hay grumos de harina que nunca se disuelven en la masa.
Patlotear sobre la practica espiritual sin dejar que se integre, dejandola flotar en la superficie,
como la verdura que no se deshace en la sopa, es perder de vista el punto crucial de la practica
espiritual. Les digo a todos, lo que yo ensefio como practica crucial es abandonar esta vida.”

3'@&%‘q§3'£&'n@ﬁ'§&'&i:&'e\%f&'&’:@'rd&'nqq EETS
3
RA| %'Q’N'q“\{:'na'&q':qm’qq':Tﬁ&&'gn]&'?{a‘qgv)&wgﬁq'

-~ -~ -

T gERaguaTRye g FEys| gyETNER
TGRS

Por lo tanto, si una persona fracasa en su intento por liberarse de los ocho pensamientos
mundanos hacia esta vida tendra dificultades incluso para cerrar las puertas a un
nacimiento en un reino infortunado, y de ningin modo podra llevar una practica
espiritual. Para ello, debe adoptar la instruccion denominada las “Diez riquezas

)

-

"5'3&'0\] K’@Q]N'Hﬁ'ﬂ’qﬂ EXY gﬁqﬂdng]%ig&l 'ﬂiﬁ'&ﬁ]"

=

A



fundamentales” —una ensenanza de los maestros denominados Visionarios de la Palabra
dirigida a calmar los ocho pensamientos mundanos y abandonar esta vida—. Estas diez
riquezas fundamentales son las siguientes: **

Los cuatro propositos
Los tres diamantes

Los tres: “ser expulsado, alcanzar y
conseguir.

N, . Y . S~ o2 1 AL° XLt ppp—— .
TyeaRs] FyaEays) BvgaegRaas g
By~ - Y Sty ey N .
Sl A VAT S DU AR A |
Los “cuatro propositos” son:
Dirige tu mente finalmente hacia la practica.
Dirige tu practica finalmente al mendigo.
Dirige el mendigo finalmente a la muerte.

Dirige la muerte finalmente hacia una quebrada polvorienta.

Yo > > Py Yy e Wi g . o e Wy "ot Yo S
AR BevdqFEEzaar) fedsiRvesq
[N GNEE RR AR RGN IRAY|
Y los “tres diamantes” son:

Pon delante de ti el diamante inalcanzable.

Pon detris de ti el diamante inmutable.
Pon a tu lado el diamante de la sabiduria.

I ER YRR Aguangy) Fouaan) i

LRIk

Por ultimo, los tres que consisten en “ser expulsado, alcanzar y conseguir” son:

Ser expulsado del rango de los hombres.
Alcanzar el rango de los perros.
Conseguir el rango de los dioses.



(4o

Jue Y EvATRRLE) SRGIYRIFEAAGY

B3 Rac FagaRay a3 el wa Re ik Aagacr adax R

4

-

q:q&&&&&ﬁﬂﬁ§1 Q&QQSNKﬁ&QC&&E&Fﬁ&Q’]WN

!

- -

q%a%ﬁ'nqa'3;5'gq&'?\:’q&'ﬁch'q:q_/’r\'aq’m'gﬁ'?:é&wﬁ'@:g:’
=N SRR S S ALY

Dirige tu mente finalmente hacia la prdctica, significa practicar la religién pensando como sigue:
En esta ocasion he obtenido un cuerpo humano, asi como ventajosas circunstancias muy
dificiles de encontrar, increfblemente valiosas y que incluyen el ocio y dones necesarios.
Es la unica vez que tendré una vida como esta. Pero no voy a permanecer aqui mucho
tiempo, ya que es totalmente seguro que falleceré. No tengo manera de saber cuando me
vendra la muerte. Y cuando muera, solo esta practica santa me resultara de beneficio.
Todos los objetos y honores que he acumulado en esta vida, la fama obtenida, el dinero y
las posesiones de que pueda gozar, no me proporcionaran la menor ayuda.

N

?{&'m:r]&'i]:m'qﬁﬁu‘% ?z"q'?a"a‘ﬁa'qﬁ'sq&'&'qam‘n&'gm'

q&’g’&z\@f&gq'ﬁq's’&'mriﬁm&'g:‘h’g&ﬁ'&’:‘:&’g&m CA"

a&@@&'i'ﬁ’qan'gﬁ'q&rﬁ:'h"ga'iq:gz\q =R NS TS
&'qgm'n‘é&@&‘qgfna‘ga'q&'gz«:g&rﬁ&'ma‘gﬁﬁ&uﬁ1

{ ¢

\

Dirige tu prictica finalmente al mendigo. Es esto: Supon que piensas, “bien, si ahora no
me esfuerzo por conseguir lo que me ayuda a vivir bien en esta vida para poder hacer mi
practica espiritual siento que no volveré a encontrar los minimos necesarios para seguir la
practica: me convertiré en un pordiosero”. Entonces determinate del siguiente modo:
“Voy a aceptar cualquier dificultad para beneficiar mi practica, y si esto significa
convertirme en solo un pordiosero, que asi sea. Encontraré una manera de hacer mi
practica, aunque tenga que vivir de los miserables restos de comida que mendigue y vista
los harapos que me den.”

ﬂ:'gn]&r.am AFRIR| RN TALE JH NI LR R FR = &
U EN iq Rar QA 5 N F W afaraqsr 3] A RN RS

-

n&qm:sg&mg:sﬂ RN E RN Y N AL DR &Nﬁ qiig’q



nf\j{:'&'g“_’:m'm ﬁ'iz\r?{&n%m&'i&ixagqq'ﬁfnsﬂ m&q&r@q'
Q.ﬁ:.ﬁ:oncégc&QQéo&%m ﬁ‘:"@i’Q'Qq %QTL] .N:‘%q‘iﬁ.iﬁq.“
WANFN AR TUN| ENAFRTYTEN B HIREFRFH

A\ O\ Q& QA A~ QD D
gﬂ AN ﬂ AN R'i'Q[!@QT’RN \qkﬁq K\CH"'Q'Q"N Ay \C‘i‘l:\q%'&!
A 4
FFNAFRAN

NG AL VANA

Dirige el mendigo finalmente a la muerte. Significa nunca abandonar la practica. Supén que
piensas: “Entonces, si me implico en una practica y me convierto en un pordiosero,
como no habré tenido tiempo de reunir ni el menor objeto material, me faltara incluso lo
que ayuda a preservar esta vida humana. Tengo miedo de morir un dia por no tener
suficiente comida o suficiente ropa”. En vez de pensar de ese modo, determinate asi: “A
lo largo de mis vidas previas nunca he abandonado mi vida en beneficio de mi practica.
Si ahora muero por intentar practicar, no importa. En cualquier caso, ricos o pobres,
todos somos iguales, todos vamos a morir. Los ricos, para llegar a setrlo, han acumulado
muchos actos negativos y moriran con ellos. Por el contrario, si yo muero a causa de las
dificultades derivadas de intentar practicar, obtendré un gran significado. Por lo tanto, si

por mi practica muero congelado, dejen que me congele; si he de morir de hambre, dejen
que muera.”

PR IR T T ATFRY| WX IFAFAANATE] 2=
FITR] FIUTR] ABJIERF AR ITIRA TR TG
AR R F AR g FprarGaada) 223/

a&a&rn&’gg'?:'ﬁa'ﬁﬁlﬁ'2&'&°n]5q'qa'§1ﬁ'nN1 RanEar

qg:m'@'&:'mn}"&ﬁ5‘%'&&'@'&"}{&‘?\1’3'&5@@‘:‘g&‘i"c‘w
qg':l@:!‘@:'g:gg&'iq:mq:’&'&ﬂ&'ﬁ&ﬁﬁﬁ'ﬁ&%ﬁﬁ'ﬁ&f&gﬂ

QR
Al

Dirige la muerte finalmente hacia una quebrada polvorienta. Supén que piensas: “Pero, hay
ciertas cosas que necesito, ahora y hasta que me muera. Si no tengo dinero ¢Cémo voy a
encontrar quien me ayude cuando esté enfermo? sQuién me asistira cuando sea viejo?
¢Quién estara presente en mi lecho de muerte? sQuién se ocupara de todo cuando yo
muera? ;Quién se llevara mi cuerpo?” Estos pensamientos caen en la categoria del apego
hacia las cosas buenas de esta vida. No hay modo de asegurar que viviras lo suficiente
para llegar a viejo. Es mejor irse de retiro a una montafia solitaria, abandonar el apego y
pensar: “Ahora voy a practicar y no me importa morir como un perro descarriado en una



polvorienta quebrada, sin nadie que se ocupe de mi cuando los gusanos se arrastran
sobre mi cadaver.”

SN RS EE F5 AR &:'E\w'%‘@&'5’&'&5:'5&'5&%@:1'
2 td'aq'%}'qﬁm'&éa'i]’q&'m'&’n]&'mmﬁ'é&nﬁm'nm'ga':k‘q’m'
qu\ra“\rgm‘LR‘n]'?)q'q@N':!g“"%:@'m'%:'ﬁ:'qs'n‘g&z\rg’:qﬁ:'
:16N‘qaqﬁq'&g'&'é‘i'@&'@:‘&ﬁfigR'a“mga‘:1:«1':qi:'z?m&'
ﬁ:'aeqzxrz?:am'3&3’:1&'5!3a\':ﬁ'?'ﬁﬁ'i&x’:'q&'{&rg&'ﬁq;q‘ju'aq'
S

Pon delante de i el diamante inalcanzable. Tiene el siguiente significado: Quiza abandones
las cosas de esta vida, tal y como se ha descrito, y empieces a practicar. Pero sera
entonces cuando tus padres, familiares y amigos intentaran atraparte y hacerte volver al
redil. Hazte inalcanzable; mantén tu mente firme e inmutable como un diamante aunque
tengas que dejar a tu amada familia y amigos, aquellos que estan tan cerca de ti como lo
esta el corazén del pecho, de pie con los ojos llorosos de dolor. Marcha, vete a alguna
ermita en una montafia solitaria, sin pesar, sin apego. Quédate alli y consagrate a la
practica mas pura.

EEE EP LR RE)
qg&&ﬂ'&i'ii'éx'n'&’q&'@°r§ M'qg'g’ﬁ'qq'qsaq'g&'gﬁq

- -_ -

qa:'if‘fgfg'g'iﬁ'éa'qq:‘éﬂ RENARRYYRIIRFANIR| 1A’

-, a - A o A

é'amnszqamgn'ﬂ &‘5&1'@'2]:'

- a

RS RS ?é'q%na'sqéq':1\21z«@'&"qﬁ:gﬁ'wa\’@z\rm'&:'ﬁa'q§:'
AEA] %fz«i'%m:ﬁ':R'aﬁ'ﬁq'ﬁ&iﬁz\mg:maq'ﬁﬁm

Pon detris de ti el diamante inmutable. Es asi: Supén que realmente abandonas esta vida y
te marchas. La gente te despreciara, te condenara y dira cosas como: “Ahora no es nada
mas que un inutil, un vagabundo errante”. No importa lo que digan, debes pasarlo por
alto y pensar: “Si dicen que soy tan puro como un dios, esta bien. Si dicen que soy
maligno como un demonio, también. No me importa. Tratar de mantener una buena
imagen entre los amigos que estan consagrados a esta vida conlleva una gran cantidad de
problemas y es un gran obstaculo para la practica espiritual.”



- - e - N\ N N\
WaN '%E'Rf\'ﬁi'qiﬂﬂ]& Aq] EFRAFANARQNTSAAN G
N\ Q\ _ aa AN A\ S\

WRHRNRA IR FRARNJUNARNFR I TG IANN Gﬁﬂﬁiiﬁﬁ&l '
- O\ - a- - N\
) 5&'@,’:}&1&1'm'mgq'n&'é'ﬁ:gw&rgml'na‘gﬁ'qu]

Pon a tu lado el diamante de la sabiduria. Significa nunca transgredir el compromiso que
has tomado. Abandona, y para siempre, todas las acciones insignificantes que haces

movido por el deseo hacia esta vida. Mantén tu mente anclada en lo espiritual con
firmeza y haz que tu vida y tu practica sean una sola cosa.

Smarsaasadl alac Rus Taararsar qusas Ea ¥
NPTGIIING] ISPV AT TR ST

- Rt a o A\ a -
4]?)*'35'@&5'ﬁ&i'ﬂ'ﬁ:m:"i:n'&'qgi'“’\'iﬁqqgﬁ'”@’\'é'

QA A AN S\ s
RYNANRATAFNINANG|

Ser expulsado del rango de los hombres. Es asi: Ahora empezaras a comprender que

anhelar las cosas buenas de esta vida es tu enemigo real. Tu postura empezara a chocar
con la de los demas hombres, elevados o humildes, que en general se esfuerzan por

obtener la felicidad de esta vida. Para ellos actias como un loco y, por tanto, seras
expulsado del rango de los hombres —los hombres que viven para esta vida—.

N\ -

@.ﬂﬁd'%vq]&]-q-a1 %:m,&'qsa'ﬂﬁﬁ"“’@:nﬁﬂ %’N.ﬁ.g,\.i.qﬁ&
JrraraEdx @R’C\]:'qgﬂg\q‘a’ﬁ-qgéim%iﬁI

Aleanzar el rango de los perros. Significa que vives sin grandes comidas, vestidos o
reputacion. En beneficio de tu practica soporta todo lo que viene, sea hambre, sed o
cansancio.

,%,.gm.‘a’q.n.%1 ﬁai“aqﬁ“’ﬁq‘aﬂg ﬁ'@@'q@ﬂﬂ&&'5ﬁ'§&'
qwj,:'%'%:m'man%mn'qg'&w:’ga c g aus Faxar
ELEUES

Conseguir el rango de los dioses. Esto empieza cuando te diriges a algun lugar aislado y
abandonas las actividades mundanas normales. Orienta tu practica hacia el resultado
deseado y obtén en esta misma vida el estado de un Buda —dios de dioses—.



- - &\

SR FNARRENEN 'gz:rq'g]:ifa EEEES R R TR B
S,aﬁa"&q ng]%i“?gq]&ﬁ‘\’aqgﬁ@:g& m;gfq&]gz\]aq
/A FANRYIR] P& 2wV E 35 HEF R FAN LR MR HULR
Fap= T LR 'n'nc?wgamifﬁ'q&& YR Qg
AR EnagAganTaFad ags AR AN R FRERGFR

J

Por cierto, no temas jamas que por abandonar las cosas y practicar de la manera
descrita te vayas a convertir en un pobre mendigo y te mueras de hambre. Es posible que
una persona mundana llegue a morir de hambre, pero es absolutamente imposible que
¢éste sea el caso de un practicante religioso. Es asi porque cuando nuestro Maestro
compasivo alcanzé el estado de Iluminacién total, aun tenfa mérito suficiente por sus
actos pasados para poder tomar sesenta mil nacimientos como “Emperador de la rueda”
—uno de aquellos seres tan increiblemente poderosos que gobiernan el mundo entero—.

En vez de ello, tomé el extraordinario poder de estos actos y lo dedicé para que a
sus futuros seguidores nunca les faltara la comida u otras necesidades. En el Lozo blanco, e/
Sutra de la compasion, se relata el compromiso que tomoé el Buda consigo mismo, de
alcanzar la Iluminacion para beneficiar a todos los seres:

SN - QA N A o
&CN'@N 'g&'gﬂ"&!':!'}ﬁ'l]ﬁ‘\"}{ﬁ&’ﬁ1 RQ'Q?XR]'N'&&’Q’]&'%&'%H'
a N\ S
N QR PR A AWK IIR AR ANN L AEEK N IR QAT
g 9 G5HIRE| A
. . . . . SNy . S > 1 S
NRNFHN :1%&1 QA NRA FHN FIILR gﬁ 39| BNRYRNAFR|

Y en los dias en que mis ensefianzas se extiendan por el mundo, cualquier hombre que vista aunque sea
cuatro milimetros del habito azafran encontrard comida y bebida segin sus deseos. Si no es asi, habré

traicionado el estado de la Budeidad. Que entonces pierda mi Budeidad.”
'v . . . S o\ . . C\C '\C 'Q 0\0 . . . Q\l . \c
S LR L RE R LA ER S R S
AN UR SN GRNE VK URENREA FNNQE QN R YR A LR
Tl grgrusirR gy
TRNE]
El Buda también dice:

En dias futuros, en el mundo habra una época de hambre en la que los hombres deberan pagar
una caja de perlas a cambio de una caja de harina. Ni siquiera en esos dias un seguidor del



p : .96
Maestro carecera de lo necesario para vivir.

1@&'&3‘8 Faas |
R& AT GIRTZE|

-

it e xpptz S
|RF LR TR A RQRR |
N

\

- A

1(3&1 53&3:1*1@%{ Q'gﬁ'l}&'&ﬁ'ﬂ'l\iﬂ"l\l'm Nqﬁ Q| 1
Finalmente el Noble Buda sefiala:

Los padres de familia, todos y cada uno de ellos,
Tendran que labrar su cosecha sobre la ufia de un dedo
Pero a aquellos que han abandonado su hogar por mi
Nunca les faltara lo necesario.

Estas citas son extraidas de la coleccion de sutras y similares. Es la palabra de un ser que
no puede mentir y cuyas palabras nunca fallan.

W

'aN‘Q"Si’@&‘qq'aN’Q’]B:’%@‘qg'Q‘Qi'?:.éN'Qéﬁ'@/'@\ i.“.ﬁ.
z«r‘a’:'n'ﬁ&]’z\q %’a’:z\i'q'c‘ﬁgﬁ'a&m'ﬁ‘q‘\{rq&g:‘21"53’:1'@41'

z«x'm&'a“\lﬁi]’z\r%‘ ﬁaq'm'?{m'%'g’aim'na'éﬁ'mgmmgqnﬂw

{

2N

Y

QaC HANERL] Wb A& N QIR N AN NN QEQ LR HER TR
PR PERA AR MR A ]
Cuando decimos “abandonar esta vida”, lo que esto significa es que debemos
suprimir los ocho pensamientos mundanos o apegos hacia los placeres de esta vida. Pero
esto no quiere decir, necesariamente, que debas desprenderte de tus posesiones
materiales y ser un pordiosero. Los Maestros sagrados del pasado nos dan ejemplos de
personas que consiguieron abandonar esta vida y se inclufan personajes cuya riqueza
material era fantastica, como Gyalchok Kelsang Gyatso y el Panchen Losang Yeshe.”

AR g R sa B AR gy Baa g gme

3“"@'@“‘5"1 é‘”'ﬁ“"@“""@"’i"] ﬁga‘\“ﬁ”‘“%ﬁﬂﬁﬂ

-_ A~ - -

R”Q]N'@;' é\ﬂ@ﬁ'ﬁ“"%‘“@'@"] E:.g‘:rnm 2 i’““"@"ﬁ“'“'ﬁ'



v A a . 'V . . ‘\‘ ‘v 'Q . Q. A .\‘ .\‘ . .
R REF WYL LA AR NI R &F 3 EX R QFA] Y REN YN
“0 q'q“ 'qvgl Cq. &‘ .g&' N‘a ‘qa‘ . . . \ N.m‘
TR RGRAFR RN N R S ANFFRRI IV

. N. .“. . 'V . . N . Q . . * .“ ’V .\ . . .
1 3y dg s s s A g R Aygeess
\' . \ . . . . . V . . .
) QﬁJ\ QS% QN 7= Q’ﬁi J'ARRNAR/R 1

También nuestro propio Maestro, el compasivo Buda, podia haber poseido el reino
de un Emperador del Mundo, pero lo abandoné y dej6 la vida del hogar. El principe
Shantideva y el Gran Noble, el glorioso Atisha, abandonaron también sus tronos y su
hogar.”® El supremo Noble Tsongkhapa, basandose en instrucciones de Voz Gentil, dejé
a casi mil estudiantes eruditos con lagrimas en los ojos y todo lo que tenfa para aislarse
con tan solo un pequeno grupo de discipulos elegidos conocidos como “los ocho mas
puros”. En aquellos dias incluso el Emperador de China envié una carta con su sello

dorado, transportada por un Tashin y otros oficiales de alto rango, en la que invitaba al
Noble Tsongkhapa a ir a la corte imperial, sin embargo no pudieron convencetle.”

SR NEEE SRR EF CESNET CRREEEEE Y R
ExrRmapR EF R aRme sl g R agd K yajagay
AERHRS|

Estos elevados seres vivian solo de su propio ascetismo y de la comida que les
pudieran ofrecer. Pasaban los dias esforzandose en perfeccionar su practica, y para esta
actividad llevaban una forma de vida fundamentada en el verdadero sentido de las Diez
riquezas fundamentales —la ensefianza del Noble Atisha y los Visionarios de la Palabra—.

-%’\'&‘ = gq.\% QT‘&N‘Q]%Q]‘Q]N:&" HNEFA :135 s 2 ii"&
GAUGN]

ECRAEES RS

RAREEESREREl

AR BN 3N A AR K]

A= SEN TS ua SRR RS

1B TRaya 'NKN'@N'Q%Q'R]N‘



ResRFFardaaagasy

R ER RN R JRE TEAY

ﬁm'qg’&'m%:ifaiq’mxﬁq
[BarsRT

Muchas son los sagrados cantos de experiencia de aquellos que han abandonado esta
vida. El gran victorioso Wensapa, que habfa alcanzado la Budeidad en su vida humana,
con su cuerpo de hombre, dijo lo siguiente:

Milarepa, de los dias ya pasados,

Y Losang Dundrup, de nuestros tiempos

No tenian necesidad de poseer ni una sola cosa
Aparte de la comida del dia y las ropas que llevaban.
Aprovecha al maximo tu ocio y dones:

Libre del agrado y del desagrado,

Vive bien tu vida, sigue este camino,

o . -1 100
Llega a la Iluminacién en esta misma vida.

gm'qg’&'@'ﬁq:@qﬁﬁma‘@M‘qm‘@:‘}
IR EN Y F N AN F|
RGNS EEY
|RRA WR YR AGRAF|
& R5H A g aRands|
RAERE LLEE
15&1'{&%@3@ Nl
ARV R RS T E R FAN R
[R5 g5 N amardis)



LESSS O REE G ECS

A Fer Ry D &)
1@'&&'&&'&"&5&@&1
1!4'&!\\;04'%{3#&”53\'&‘&51
1&&':1&3@@'@&@&5’5]’&1
EEEEER SR ESIEEER SR
RN X BENEREREEE

@'g&@f?&’&‘%&gﬁ'a@oq
N

IRECRRSEE S EEa
1 R’&N’@Sﬁﬁ% TR RGR |
Rk LTR SR ]
REER LY AL
ﬁ'@,ﬁm ,%,g&@ﬁ Gd':!'&l’ﬁ}
SR
El gran Maestro de todos los maestros meditadores, Milarepa, ha dicho también:

Hijo, si deseas mantener la practica santa en lo mas
profundo de tu corazén,
Encuentra primero esto: la fe.
Si en verdad me sigues, nunca te vuelvas para
mirar esta vida.
Los que amas se convierten en demonios,
son un obstaculo.
No les hagas caso, corta todos los lazos.
La comida y el dinero son la avanzadilla de los demonios;
Peor cuanto mas cerca; deja de desearlos.
Los objetos de los sentidos son el cepo de los demonios;
“{Me atraparan!” Deja tu ansia por ellos.
Tu joven amor es la hija de los demonios:
“iElla me confundira!” Estate alerta.
El lugar en el que creciste es la prisién del demonio:
Es duro librarse de ¢él, aléjate deprisa.



Tendras que marcharte —mas tarde— y dejarlo todo.

¢Por qué no le das un sentido y —ahora mismo—

Lo dejas todo?

De cualquier modo, este maniqui que aparece,

Caerd uno de estos dias,

Mejor usa este cuerpo ahora, empieza bien.

Esta mente, pajaro terco, se escapard volando del cadaver.

Mejor deja que levante el vuelo ahora

Hacia la inmensidad de un cielo sin limites.

Si escuchas y actdas en base a las palabras de este hombre,
—las mias—.

Asi el don de mantener la practica santa, hijo mfo
—sera tuyo—.101

1"§’ﬂ""’“ﬁ)i'§‘y"'&g"a"1
@qu'ﬁg'&&'&gxqq
IF TR A FR G|

EEEREOEE SRy

RESRY B
ﬁm‘ag’a‘q&mn’{qmn‘f\\m
EERAEEAEERCES

KR g RaaraEc x|

RESRyaBqvs)
Hm'ag’&n&&‘m’g’qam‘v‘iﬂ
M"é&'ﬁ:'&&'qgﬂ'ﬂ'ﬁi']

Igg&'qg'v“\m'an'g



@ﬁﬁ“‘%ﬁ"‘%i&'ﬂ
1gcd'a§=\'qz\1&'m"g’n1&m'cﬁ5ﬂ
1:'§i.a'§N'aﬁ'm’i:'1

RS RIEN R
[RRYRNIREENE]
Hm‘qg’&m&&m’{qﬂm'v‘iq
Kar el ARSI

HERCEREN

Iiﬁﬁ'q%ﬁ'q‘%i&' 3|
Rm'qg’r\'mmm’g’q&m'ﬁq}
RAR R AR AR Q=R

PR Nmapy gy

12'@’3"‘%5'“%@51
Lgmng’r\'q&&n’g’q&mﬁﬂ
R R Y= 2R |
m:ifﬁnag’aym&'q%]

1@@‘&3'{5'5;%:1&':1&'@’41



-

BN E AN FIN AR (ANTYRNARS| aQ QIR EFN
IR IR YR AR D5

Y dijo también:

De ningin modo mis amados sabran que estoy contento,
De ningin modo mis enemigos sabran que estoy triste;
Si puedo morir aqui, en esta cueva,

Mis deseos de eremita se habran cumplido.

De ningin modo mis amigos sabran que he envejecido,
De ningin modo mi hermana sabra que estoy enfermo;
Si puedo morir aqui, en esta cueva,

Mis deseos de eremita se habran cumplido.

De ningan modo la gente sabra que he muerto,

No habra cadaver corrupto al que acechen los buitres;
Si puedo morir aqui, en esta cueva,

Mis deseos de eremita se habran cumplido.

Las moscas sorberan mi carne y mis huesos

Los gusanos comeran los tendones y ligamentos;
Si puedo morir aqui en esta cueva,

Mis deseos de eremita se habran cumplido.

Ninguna pisada conducira a mi puerta,

Ni manchas de sangre en el suelo;

Si puedo morir aqui, en esta cueva,

Mis deseos de eremita se habran cumplido.

Nadie velara mi lecho mortuorio,

Nadie llorara cuando me haya ido;

Si puedo morir aqui, en esta cueva

Mis deseos de eremita se habran cumplido.

Nadie se preguntara donde fui,

Nadie sabra dénde estoy;

Si puedo morir aqui, en esta cueva,

Mis deseos de eremita se habran cumplido.

Que este réquiem de un mendigo,
Desde una cueva en una montafia salvaje,
Pueda ayudar a todos los seres conscientes;

. p 1102
Y mis deseos se habran cumplido.



Q%?QQQ]?‘:NQ éﬁ‘a’z\] Q]%,:qa e i:qa%‘;a}’%s%q% qagq
AR NS IR a:'sn]':?w'ﬁ:’i}'&'ﬁm'ag’&‘“{q%q'%ﬁ‘ﬁ’qa'
ARG FERE R R AR

Existe una instruccién que contiene la esencia de todas las ensefianzas relativas a como
desprenderse de los ocho pensamientos hacia esta vida. Es la meditaciéon sobre la propia
transitoriedad y la muerte. Las personas como nosotros debemos prepararnos para esta
meditaciéon contemplando cuan valiosa y dificil de encontrar es esta vida presente de ocio
y fortuna. Entonces, gradualmente, nos iremos preparando para ser conscientes de la
muerte.

£ IAAST AP LA GAFN]
[SArRR B AR RN AER AR WA
R SRR EUR G R
B YR By A MR FRTSR A
]ém‘q‘%'q&&&q&'qan]'%qgm&ﬂ
ORI AL LCERCE SR
155 285 T8 HRR T A5 25T
Hmug’a'm'g:'ﬁ&wciq%@&'g&1
[Ex XSRS IR G  agR agard])

Este cuerpo de ocio es més valioso que una joya,

Capaz de conceder cualquier deseo.

Y haberlo encontrado ahora es una ocasién tnica.

Es dificil de hallar y muere facilmente,

Como un reldimpago en el cielo.

Piensa en ello detenidamente, hasta comprender

Que cualquier acto del mundo es como la céscara del grano,

Y asi debes dedicar dia y noche a extraer el maximo provecho de tu vida.

Yo, el maestro meditador, lo he puesto en practica

T4, que buscas la libertad, debes conducirte de igual
manera.!03



@N’ﬂ}ﬁ:&m'ﬂga'@qﬁq'g&'mg_ﬁ'g’&:°q5:°§'§:r:r§mraiq'n}qt:'
&aq&,‘;qmﬁmqg"\\{ﬁ%%ﬁﬁﬂqﬁ:] q%qagqmq‘%&’a
‘{qz«mgn'aq'ﬁﬁfm SRVER AN IFANR R | FAANSHE
Al im&N‘Gﬁ'&:’ﬂ]'gq'i'mga'g:'s“d'aqr‘l?n'éq'qﬁ's§'m'n§a§'§§°

- N\ - N\ - - -
ez AR R e s A S AT E- Y A
k| f\a\ P "l QUENRT - J5] j ) ‘W@i
QAN LA N HATLR | QAN QR L VNN N & TEX IR’
FININH QAT SRR EAAE AR e

(

. . e e ey
AR AR TEH A RTINS

Aqui, la idea es que, para deshacerte de los ocho pensamientos mundanos y llevar a cabo
una practica espiritual verdaderamente pura, debes lograr dos experiencias espirituales
diferentes: en primer lugar, darte cuenta de lo valioso y dificil que es encontrar esta vida
de ocio y fortuna; en segundo lugar, saber de la propia transitoriedad y del hecho de que
debemos morir. Una vez conseguidas estas dos experiencias, no importa lo que ocurra —
las colinas pueden convertirse en oro, los rios en leche y todos los hombres en tus
esclavos— no tendra importancia, pues te parecera desagradable e inservible, como un
buen 4gape para un enfermo que vomita— Y para que estas experiencias vengan a ti no
basta con que las veas en el exterior —sentarte y escuchar las descripciones de otros— sino
que han de nacer del interior, de tus pensamientos, porque entonces seran firmes en tu
mente y nunca cambiaran.

Una tdnica expresion del verso raiz, la que dice “ocio y fortuna son dificiles de
encontrar”, sirve para introducir tres conceptos diferentes: reconocer el propio ocio y la
fortuna, contemplar su increfble valor y contemplar lo dificil que resulta encontrarlo. Lo
que entendemos por “ocio” es estar libre de las ocho maneras diferentes en que puede
una persona verse privada de la oportunidad de poner en acciéon alguna practica
espiritual."”* “Fortuna” se refiere al hecho de que uno tiene la suerte de poseer todas las
circunstancias internas y externas que le permitiran llevar a cabo dicha practica: Haber
renacido como un ser humano, haber encontrado las ensefianzas del Buda, etc.'”

gz\rgq'ﬁ&'@'&aﬁ’{gmn'qa'zq:N'@N‘ﬁ'ﬁf%:gfam'&q'&ﬁ'

~ o -
2R A FRRINEFRR] FHFRTATRYE AN
Este cuerpo en el que vivimos nos proporciona la capacidad de conseguirlo todo,
desde cosas buenas en nuestra proxima vida hasta el mismo estado de la Budeidad, y, por

ello, su valor es increfble. Este cuerpo y esta vida son dificiles de encontrar desde tres
puntos de vista diferentes.



a~  Q\

%@g’ FN[A 'QS,’\ /AR 'gf%"dﬁ&& '%&'Rl’\'ﬁﬂ"’ﬂ'ﬁ!%ﬁﬂ'&l qr

\

-_

Tig g IR ERFTTIR] m'ﬁq&'ga:gaiﬁ
mm%'q?j@:'] qi}’n'n}@ﬁm&'ﬁ'@:'1 N FRFNRLHRATRE
@:1 Qé&'g‘ﬁi‘ma .iq.ﬁ&.g;.ﬁm qga‘a’qmaﬁgz@:q&‘%ﬁ
2]

Podemos empezar con el punto de vista “causal”. Esta vida de ocio y fortuna es
dificil de encontrar porque es el resultado especifico de causas determinadas cuyo
resultado son el ocio y la fortuna, y estas causas son extremadamente raras: mantener una
vida ética totalmente pura, etcétera

Después tenemos el punto de vista de “su naturaleza”, en general, en los reinos
afortunados hay menos seres que en los infortunados.'” De todos los seres en los reinos
mas felices, los humanos son los menos numerosos. De todos los diferentes tipos de
seres humanos, los que viven en el mundo que conocemos son los que menos abundan.
Y de entre los humanos de nuestro mundo, los que han conseguido el ocio y la fortuna
son muy, muy pocos. Por ello, por su naturaleza, una vida como la que tenemos es dificil
de encontrar.

<

.V
G5}

RRFFN TN Y9G J ARG FHE TR R
SELE SO TARRRRA] ZNYUARITRH HNEQ
nﬁ:'ima\&'m'aq‘%'i‘a'&éawq&g&ﬁ'ﬁ&'&&f{q'é AR
‘Q’:.qa.&ai.q.qﬁq ﬁ"“ﬁ’ﬂ"ﬂ'ﬁ:'qfﬁ'“@ﬁ'&ﬂq'3& ‘i’i”

Finalmente, una vida como la nuestra es dificil de encontrar desde el punto de vista
del “ejemplo clasico”. Imagina que en la superficie de un gran océano flota un anillo de
oro puro parecido a una yunta a la deriva. El oleaje del mar lo empuja de un lado a otro,
en toda direccion imaginable. En las profundidades del océano vive una gran tortuga
marina. Es ciega. Una vez, sélo una vez en un siglo entero asciende a la superficie para
asomar por un instante su cabeza. Supon que acierte a encajar el anillo de oro alrededor
de su cuello. Las posibilidades de que ocurra lo contrario son infinitas.



e Q . . . ‘Q' . . Q 0\ 0“0 . . . . 0\ .
B R N R Vi R S I R S N
S T U AL S
TuRRA | RRH AN ER Y AER DD FHE R JIBR
-~ - A\ &\ -~ Q\ = - N\
Qo N
N TN G| FTINE]

Nuestro caso es idéntico, las ensefianzas del Buda se dan una y otra vez por los
diversos planetas del universo. Y aqui estamos, cegados por nuestra ignorancia.
Habitamos permanentemente en los lugares mas profundos del océano de la vida ciclica.
Un cuerpo humano completo, con ocio y fortuna es extraordinariamente dificil de

encontrar: las posibilidades en su contra son casi infinitas. Pero, en esta ocasién, hemos
encontrado uno.

SER s aSR EF R AR AN YR T AE I FHF WA HRN AR

LRI R 35 GA RN AR AR SAN NI R A B3 TR Eargaer
SEELIEREY

Por lo tanto, nuestra vida de ocio y fortuna es increiblemente valiosa y dificil de
encontrar. Esta es la primera y tltima vez que tendremos una oportunidad parecida. Es
ahora cuando debemos aprovecharla de la mejor manera. Lo mas sublime y especial que
podemos hacer con esta vida es practicar el gran sendero.

L aE S O SHER A & SRR S BANER]
AR IRA VR FRWR R TR AR AR YAV GN L EH IR ANE A
é&':j/z\i'q%‘:1'n}qf:'&'sq'm'aq'&’:‘ﬂ@qwﬁara'@'g’:n'ﬁﬁ&1

Y es precisamente ahora cuando debemos empezar esta practica. Queda poco
tiempo antes de que nos sobrevenga la inevitable muerte. Debemos recordar la muerte
constantemente. Tener una vaga consciencia de que algun dia vendra o pensar
ocasionalmente en ella no basta para tenerla presente. Debes adiestrarte,
meticulosamente, en lo que significa morir.



nﬁ:u%am:'?ém'84’:'&5'8N':m'q%nsq'émnﬁquv?q1 Sar
AR TFFARLFHF| NFFURAFNRAN| AR TE FAEN T
FINER | GRS SIS AR IR G IEE
n'g&z«rcgqn%:'@'g:q'a«%:1'55':13'a"gmm'ﬁ&%%'q%a@:;q&'

,‘E’qqaq‘qé:I q%.q.a.‘%q.‘.q.sﬁua.QN&.ég.a.a{i&.gi.m.gN.
2y i&f&ﬁagg@ A= é“l“’@ N'll'%‘%:':!'&} 1

En nuestro texto raiz, la instruccién sobre cémo recordar la muerte o tenerla
presente se introduce con las palabras /lz vida no es larga. Esta instruccion incluye un
numero de divisiones: los beneficios de tener presente la muerte, los problemas de no
tener presente la muerte, y tener presente la muerte en la practica. Esta tltima division
incluye los tres principios basicos, las nueve razones y las tres determinaciones a tomar
en base a ellas; termina con la meditacién sobre qué es morir en realidad.'”” Quien se
adiestra en estas divisiones durante un largo periodo de tiempo desarrollara la verdadera
conciencia de la muerte, y después tendra capacidad para detener su apego o deseo hacia
los placeres de esta vida. Cuando, a través de un proceso de cuidadosa contemplacioén, se
ha desarrollado esta actitud de ser consciente de la propia muerte y transitoriedad,
entonces se puede decir que el sendero virtuoso ha echado raices en nosotros.

RAANHNFUSE]  RAFN AT TR NAN R AN FAra a-
FNFUTR| AFVAIRRAHRN AN AN AN AN
QR FR TEAHV LR QR HD AR T R LR G QN QR QAR GA
N[N HNAIHING ) RYSNINTTA
SR %:a%r\':a\'&i’:'ﬁ\ygqnym':mamsq ngqﬁa'&fm'

ﬁ&'g&&'%n]%q'm'ﬁ‘:’z\:’g&'qﬁm’g@q ﬂn}&mngq’n‘&q'

TR

Aqui uno debe estudiar con mayor detalle la meditacion sobre la muerte presentada
en los trabajos generales sobre Las Etapas del sendero a la Iluminaciéon . Esto se aplica
también a otros temas subsiguientes, tales como ir por refugio y las ensefianzas sobre las
acciones y sus consecuencias. Aqui en este texto, concluyé nuestro Lama, las
contemplaciones tradicionales sobre los sufrimientos de los nacimientos inferiores, y las
instrucciones completas sobre coémo ir por refugio se transmiten de manera implicita —no
directamente— en las palabras de los versos.



Notas
79 Llamamos recipiente... De un texto clasico sobre enseflanzas sobre la vacuidad del Maestro
Aryadeva (afio 200 después de Cristo). Cita del f 13a, entrada 40.

80 Seis imdgenes para la instruccion. Tanto para éstas como para los tres “problemas del recipiente”,
ver notas 16y 17.

81 Al primero de estos versos. Las “Etapas del sendero” extensas tratan la eminencia del autor en los
folios 3a-8a, y la eminencia de la ensefianza en los folios 8a-14b. Los consejos sobre cémo
ensefiar y aprender las etapas se encuentran en los folios 14b-22a. La instruccién sobre como
dirigir a los estudiantes por las Etapas del sendero se halla en los folios 22a-523a. Estas cuatro
secciones basicas se encuentran en la versién media de las Etapas del Sendero, folios 2a-5b; folios
5b-8b; folios 8b-13b y folios 13b-201b. Ambos trabajos son del Noble Tsongkhapa (ver entradas
61 y 60 respectivamente).

82 Un ser ordinario que sufre. Nuestro ser estd compuesto de la forma fisica, nuestras sensaciones,
nuestra capacidad para discernir, nuestras funciones mentales restantes y otras partes, asi como
de nuestra consciencia. Estas son conocidas también como “montones” o grupos de cosas de las
que estamos constituidos, puesto que cada una de las cinco divisiones implica la unién de
numerosos miembros. Son “impuros” basicamente porque son el producto de los malos
pensamientos y acciones ignorantes, que al mismo tiempo los promueven..

83 Nirvana inferior. E1 Nirvana o la cesacion permanente de todas las aflicciones mentales, es el
equivalente a la Budeidad si se obtiene con el deseo de liberar a todos los seres. El nirvana sin
este deseo es un “Nirvana inferior”.

84 Respecto a esta actitud... Cita encontrada en f 168a-168b de las Etapas Extensas del Sendero, del
Noble Tsongkhapa (entrada 61). Sharawa (1070-1141) era uno de los pilares de la antigua
tradicion visionaria de los maestros budistas tibetanos; fue estudiante del gran Potowa y maestro
del ilustre Chekawa.

85 Sdlo en el Tibet... La fuente original no se ha encontrado. La cita también aparece en las Efapas
extensas, del Noble Tsongkhapa.

86 No es un practicante la persona que ama esta vida... Cita de p 436 de este “adiestramiento mental”
clasico, del venerable Drakpa Gyaltsen (entrada 12, ver también nota 53). Los “cuatro apegos” se
clasifican de este modo:

Estar apegado a esta vida, no hace de ti un practicante.

Estar apegado a este mundo, no es la renuncia

Estar apegado a los propios intereses egofstas, no hace de ti un
bodisatva

Aferrarse a un “yo” real, no es la visién correcta

87 Tres veces seguidas y en vog alta. Un relato completo del incidente se encuentra en la Coleccidn de
refranes de los visionarios, compilados por Tsonpa Chegom, ver f 21, entrada 18. Para informacién
sobre el Noble Drom Tompa, ver nota 49.

88 Shang Nachung Tompa. El incidente con el Noble Atisha es relatado por el Noble Tsongkhapa
en sus Etapas del sendero extensas (f 192a, entrada 61). Anécdotas similares aparecen en la Liberacion
de Pabongka (f 169a y 294a, entrada 47) y en la Coleccidn de refranes de los visionarios (f 5b, entrada
18). Leemos en los Anales azules que este estudiante era experto en las enseflanzas del Amoroso,
el Buda Futuro, y las impartia a Monton Jungne Sherab, sobrino del renombrado traductor, Ma
Lotsawa (p 232-3, entrada 94).

89 Entran en reclusion... La fuente de ésta y la siguiente cita no se han encontrado. Ambas



aparecen en la Liberacion en la palma de tn mano de Pabongka Rinpoché (f 171a, entrada 47).
“Drowe Gonpo” es un nombre que se le da a un nimero de sabios tibetanos, Pabongka
Rinpoché afiade la palabra “Gyer” antes del nombre en un ejemplo, pero adn asi no queda claro a
quien se le atribuyen las citas.

90. Toda la prdctica espiritual... La fuente original de la cita no se ha encontrado. Ngari Panchen,
cuyo nombre era Padma Wangyal (1487-1543) era un sabio de la tradicion fiigma del budismo
tibetano.

91 {Oh sabio mundano! De la conocida epistola de instruccién espiritual que el gran filésofo budista,
el Maestro Nagaryuna (200 D. C), envid al rey indio Ydayibhadra (f 427, entrada 6; para la
traduccién inglesa ver p 68, entrada 95).

92 En la ciudad de los intereses diarios. .. La fuente original de la cita no se ha encontrado. Las lineas
también aparecen en el trabajo de Pabongka Rinpoché sobre las Etapas (f 169b, entrada 47). Es
una practica de los meditadores budistas ir a lugares atemorizantes, como un cementerio o un
elevado precipicio, para observar y entender mejor el intenso sentimiento de “un yo existente por
s{ mismo”. Los cementerios en el Tibet y la India eran especialmente atemorizantes porque los
cuerpos no se enterraban bien, lo cual atrafa a peligrosos animales salvajes. El gran Lingrepa,
cuyo nombre completo es Padma Dorye (1128-1188), era un estudiante de Drowe Gonpo
Pakmo Drupa y fundé una de las 6rdenes de la tradicién kaguiu del budismo tibetano.

93 No sirve de mucho... La cita se encuentra en su tratado sobre la practica secreta de la “Gran
Perfeccion” (p 221, entrada 76). Yang Gonpa, cuyo nombre completo era Gyal Tsen Pel (1213—
1258) y su maestro Gu tsangpa Gonpo Dorye (1189-1258), también fueron padres fundadores
de una de las 6rdenes de la tradicién kaguiu.

94 Diez riguegas fundamentales. Vemos las raices de estas diez riquezas en las instrucciones de
Gueshe Shapowa, la Coleccion de refranes de los visionarios (f 47b — 48b, entrada 18).

95 Y en los dias en que mis ensefianzas. .. La elocuente promesa del Buda aparece en el 414, entrada
28. El “habito azafran” es la vestimente de un monje budista.
96 En dias futuros... Tanto la fuente de ésta como de la siguiente cita no se han localizado.

97 Gyalchok Kelsang Gyatso (1708=1757) y Panchen Losang Yeshe (1663—1737). El primer personaje
era el séptimo de los Dalai L.ama, gobernadores temporales y espirituales del Tibet. Construy6 el
Norbulingka, magnifico palacio de verano del Dalai Lama, y subvencioné un grabado impreso en
bloques de madera para albergar la colecciéon completa de mas de 4,000 titulos del canon budista
tibetano. El otro personaje fue el segundo de los Panchen Lamas, otro linaje supremo de lideres
temporales y espirituales centrados en el gran monasterio de Tashi Lhunpo, en el sur del Tibet.
Era un erudito y practicante eminente del budismo asi como una de las figuras politicas mas
famosas de su época.

98 Abandonaron también sus tronos y el hogar. E1 Buda dej6 de lado la oportunidad de convertirse en
un Emperador del Mundo y fue originalmente el Principe Sidharta, hijo del rey Sudodhana y de la
reina Maya, del vasto imperio Shakya al norte de la India. E1 Maestro Shantideva, gran filésofo
budista y poeta del siglo octavo, era hijo del rey de Saurashtra en lo que ahora es Gujarat (norte
de Bombay). El Noble Atisha, era el hijo del rey Kalyanashri y la reina Prabhavati, gobernadores
del reino de Sahor en el siglo décimo en Bengala, cerca de Calcuta; se decia que su poder era igual
al del emperador de China.

99 E/ emperador de China. El incidente ocurrié en 1408 y los emisarios fueron enviados por Yung
Lo, tercer emperador de la dinastfa Ming. En su nombre, el Noble Tsongkhapa envié a Jamchen
Chuje Shakya Yeshe, que posteriormente fundé el gran monasterio de Sera, donde Pabongka
Rinpoché fue adiestrado 500 afios mas tarde. Los “ocho mas puros” que siguieron al Maestro en
su retiro fueron, Yamkarwa Yampel Chusang, Neten Sangkyongwa, Neten Rinchen Gyaltsen,



Neten Yangsengpa, Lama Yampel Gyatso, Gueshe Sherab Drak, Gueshe Yampel Tashi, y
Gueshe Pelkyong.

100 Milarepa, de los dias pasados... El gran Wensapa (1505—1566) fue el erudito maestro de Kedrup
Sangye Yeshe, que a su vez era maestro del primer Panchen Lama. El “Losang Dundrup” que se
menciona en el verso es el mismo Wensapa, ya que ése era su nombre de ordenacion. La ardiente
referencia que hace a sus propios logros espirituales parece presuntuosa hasta que
comprendemos que se estd refiriendo a lo que desea ser, ya que el verso se encuentra en una
seccion de sus escritos titulados “Consejos para mi” (ver f 26b, entrada 53).

101 Hijo, si deseas mantener la prictica santa...las lineas citadas aparecen en la pagina 163 de la
famosa biografia del Noble Milarepa, por su discipulo Rechung Dory Drakpa (1083-1161). Ver
entrada 36.

102 De ningiin modo mis amados sabrdn... Estas lineas se encuentran en la seccién relativa al Noble
Milarepa (f 72—-100), en el Océano de canciones kaguin del Karmapa Mikyu Dorye (1507—1554). Ver
entrada 58.

103 Este cuerpo de ocio... Otra cita de la version breve de las Etapas del sendero a la lluminacion del
Noble Tsongkhapa. Ver f 56a, entrada 63.

104 Lo que entendemos por “ocio” es estar libre de las ocho maneras de carecer de oportunidad. Estas son:
sostener visiones erréneas, tales como creer que lo que haces no regresa a ti; nacer como un
animal; nacer como un espiritu insaciable; nacer en los infiernos; nacer en una tierra donde las
enseflanzas del Buda no estén disponibles; nacer en una tierra “incivilizada”, donde nadie
mantiene los votos de la ética; nacer como un humano que es deficiente mental o tiene algun
impedimento que no le deja practicar las enseflanzas; y nacer como un ser de placer de larga vida
en uno de los paraisos temporales (Noble Tsongkhapa p 1357, entrada 61; Pabongka Rinpoché
f 154b—156b, entrada 47; y Maestro Nagaryuna, p 95—6 de la traduccién inglesa, entrada 95).

105 “Fortuna”. Las “fortunas” que tenemos se dividen en dos grupos de cinco: las relacionadas
con nosotros mismos —cualidades personales—, y las que se relacionan con los “demas”, o el
mundo externo. Las primeras cinco son: haber nacido como humano; haber nacido en una
“tierra central”, donde la gente mantiene los votos tradicionales de la ética; haber nacido con
todas las facultades intactas; no haber cometido las peores actividades malignas, tales como matar
a los padres de uno; y tener fe en las ensefianzas. Las segundas cinco son: vivir en un mundo en
el que ha venido un Buda; donde sus ensefianzas han sido proclamadas, donde la ensefianza oral
no se ha perdido; donde la gente atun la practica; y donde los practicantes disfrutan del amable
apoyo que necesitan (Noble Tsongkhapa, entrada 61, pp. 137-8; Pabongka Rinpoché, entrada 47,
f 156b—158a).

106 Reinos mads afortunades. Estos incluyen a los seres que viven como humanos, como seres de
placer completos en los paraisos temporales, y como seres de menos placer.

107 beneficios de tener presente la muerte... En su obra maestra, Liberacion en la palma de tu mano,
Pabongka Rinpoché sefiala seis beneficios a tener en cuenta como consecuencia de pensar en la
muerte: tu practica se vuelve realmente pura; obtienes poder; estos pensamientos te ayudan a
empezar a practicar; te ayudan a esforzarte en tu practica; te ayudan a concluir tu prictica con
éxito; y a la hora de la muerte te vas satisfecho, pues sabes que tu vida ha sido significativa.

El Rinpoché también enumera seis problemas derivados de no tener en cuenta la muerte:
desperdicias tu vida religiosa y pasas tus dias pensando sélo en qué comer y qué vestir, las
distracciones de esta vida; consideras la muerte de vez en cuando pero siempre pensando que
vendra mds tarde y por este motivo retrasaras tu practica; o practicas por una razoén equivocada,
pensando en tu reputacion; practicas sin entusiasmo y lo dejas tras un tiempo; te hundes mas en
esta vida, tu actitud empeora y la vida te empieza a herirte; cuando te llegue la muerte sentirds un
intenso arrepentimiento por haber desperdiciado todos tus esfuerzos en la vida presente.



Los tres principios para mantener la muerte presente en tu mente constan de tres razones
para cada uno, sumando un total de nueve. En primer lugar, la muerte es segura: ningin poder en
el universo es capaz de evitar la muerte cuando ésta llega; es imposible afiaditle més tiempo a tu
vida, te acercas a la muerte cada minuto e incluso mientras vives, el tiempo libre de que dispones
para tu practica antes de morir es extremadamente limitado.

El segundo principio es que el momento de la muerte es del todo incierto. Estamos en una
época y en un reino donde el espacio de vida es incierto; podemos estar completamente seguros
de que nunca tendremos el tiempo suficiente para derrotar a todos nuestros enemigos, proteger a
nuestros amigos y ademds completar nuestra prictica religiosa antes de morir. Las cosas que
pueden matarnos son muchas y las que pueden proteger nuestra vida son menos. Y, en general, el
cuerpo que tenemos es fragil: una pequefa astilla en la mano puede infectarse y llegar a matarnos,
somos como una burbuja, como la llama de una vela en medio de un huracan.

El tercer principio es que, en el momento de la muerte, nada puede ayudarnos excepto
nuestra practica espiritual. Ni tu dinero o pertenencias pueden ayudarte. Ninguno de tus amigos
o familia puede ayudarte, te pueden coger con fuerza por tus brazos y piernas, pero te soltards. Y
ni tan siquiera tu propio cuerpo puede ayudarte —tienes que dejar tu posesiéon mas estimada, tu
amado cuerpo, junto con todo lo demds—.

Estos tres principios pretenden despertar en nosotros tres determinaciones. Al saber que
moriremos con toda seguridad, debemos determinarnos a empezar nuestra practica. Al saber que
podemos morir en cualquier momento, debemos dejar el trabajo mundano e inmediatamente
empezar nuestra practica, hoy mismo. Y, finalmente, puesto que al morir nada puede ayudarnos,
debemos consagrarnos sélo a nuestra practica. Un viajero que ha de recorrer muchos kilémetros
no llena su mochila con cachivaches innecesarios.

Los puntos mencionados estan extraidos de trabajos sobre las Etapas del sendero del Noble
Tsongkhapa (entrada 61, f 65-75) y Pabongka Rinpoché (entrada 47, f 168—182). Para el ultimo
punto mencionado en el texto, la meditaciéon sobre lo que es morir, citamos a Rinpoché (f 182b
183a):

Lo intentan con todo tipo de tratamientos y rituales sagrados, pero tu condicién empeora. Los
médicos empiezan a engafiarte. Tus amigos y familiares hacen comentarios animosos delante de
ti, pero a tus espaldas ya van arreglando tus asuntos porque todos saben que vas a morir.

Tu cuerpo empieza a perder su ardor familiar. Te cuesta respirar, los orificios nasales se
bloquean, los labios se encogen. El color de tu rostro se desvanece. Los signos repulsivos
empiezan a aparecer, dentro y fuera de ti.

Piensas en todo lo malo que hiciste en tu vida y deseas intensamente nunca haberlas
cometido. No puedes estar seguro de haberte desembarazado totalmente de ellas cuando las
confesaste, en realidad, ni siquiera estas seguro de haber hecho algin acto realmente bueno en tu
vida.

Luego viene el dolor final, el inexpresable dolor que acompafia a la muerte. Los bloques
basicos con los que se ha construido tu cuerpo se estan derrumbando como un domino;
imagenes catastréficas y alucinaciones aterrorizantes te ciegan, llenan tu mente y te arrastran. El
mundo en el que has vivido se apaga. Alguien recoge tu cadaver, lo envuelve en una siabana y lo
aparta en un rincén. Cuelgan una cortina para esconderlo. Alguien enciende una velita tenue y la
deja alli. Si eres uno de aquellos Lamas reencarnados, te visten con hermosas ropas de ritual e
intentan darte una buena apariencia.

Precisamente ahora estamos yendo de un lugar a otro para arreglarnos una bonita casa, tener
suaves ropas y comodas sillas. Pero todos ustedes conocen la costumbre aquf en Tibet, cuando
mueres te atan tus brazos y piernas al pecho con una cuerda de cuero, te llevan lejos de la ciudad
y te tiran desnudo contra las rocas.

Precisamente ahora estamos yendo a casa, para prepararnos algo agradable que comer —pero
ha de llegar el dia en que rogaremos poder probar aquellos pasteles que son ofrecidos a los
espiritus de los muertos. Precisamente ahora tenemos un gran nombre —nos llaman, doctor,
profesor, respetado Sefior o Su Reverencia—, pero llegara el dia en el que al mirar nuestro cuerpo
s6lo pueden llamarnos “cadaver apestoso”. Llegara un dia en que el titulo que precederd tu
nombre serd “el finado” o “Aquel que se llamaba...”.

Por tanto, ahora cuando ustedes, respetados Lamas de la audiencia, miran sus ropas de



ritual, piensen que estas ropas seran las que vistan su cadaver después de muertos. Y a todo el
resto de la audiencia, cuando miremos nuestras sabanas, antes de acostarnos, recordemos que son
las que amortajaran nuestros cuerpos apestosos cuando muramos. Tal y como dijo Milarepa:

Aquel cadaver atemorizante del que hablan
es este mismo cuerpo que tu vistes, meditador

Con estas palabras nos insta a ver en nuestro propio cuerpo, el cadaver futuro.



Curso I: Las ensefianzas principales del budismo
Las Etapas a la Iluminaciéon (Lam Rim). Nivel Uno

Clase sexta

IX. Eliminar el deseo hacia las vidas futuras

N\ SN

ATALELES Sk SEEEY

I o explicado hasta ahora nos lleva a la ensefianza sobre cémo terminar con el deseo
hacia la propia vida futura, que es la segunda etapa en el desarrollo del sendero
conocido como renuncia.

am'qg&'ﬁ‘qa'a[ﬁ'zaa'gq'mgm'g&z\q
R R ANAN N J &R Y e A
13&':1&':1%'%1

(4b)
Piensa una y otra vez en co6mo
Las acciones y sus frutos, nunca fallan.
Y en el ciclo del sufrimiento:
Detén tu deseo por el futuro.

zegan Franag g e et gy R s R R

. et . . 7 e LS, . A . LAl

TR RN GTYS YR SN AR T FI AR NG IR A YR

NAYRGNN N NI DR T FHAQANK Y RIQIR | =4

TGS THA RRALELY E SRR] 5A]

a"ﬁ'ﬁ“’%’gﬂ]’ﬂﬂm'a'ﬁ_’:'ﬂﬂ‘?:'ﬁﬁ'&i‘a"'\’%&‘ﬁ' PR Rt
SALat s SN RS EHESE S

Lo que se quiere dar a entender por deseo o apego por el futuro es el tipo de actitud que te
hace pensar: “espero en mis futuros nacimientos poder vivir como un dios, al que las
criaturas llaman “El que es Puro” y “Cien Regalos”, o como aquellos “Emperadores de la
Rueda” que gobiernan sobre el mundo entero. Ojala viva en un estado maravilloso de
felicidad, en el mejor de los lugares, rodeado de las mejores cosas, con un cuerpo hermoso
y todo lo que deseo al alcance de mi mano”. En ocasiones, también vemos a quienes rezan
para poder renacer en el reino puro de un Buda, donde nunca sufriran y podran disfrutar
de felicidad eterna, pero rezan sin intencion de alcanzar este elevado estado para ayudar a



los demas. Si realmente llegamos al fondo de esta linea de pensamiento, podemos afirmar
que la mayor parte de gente asi, ha caido bajo el influjo del deseo por las vidas futuras

N\

N - Y N = N A
GJ&I'RN"S'}INQ'@:'%Q'NN'QQN'@N'é"lﬁ'ﬁi'] QQK'Q"N'S’&Q'

.

W

~ ~T A ~ N
§:\qz«r§q'§c¢q§:&'@q m&'qé‘f:ﬁa'ﬁcq'qg&'ﬁtz'&'gq&m'
aRR] aqamgzxr'ﬁ:‘czr‘lfa':ﬁ'gq'ngm'qz\mm'q%wgmnﬁm'
N\ N\ [ - N
Sefadys g eaNy AR

En los textos tradicionales sobre las etapas del sendero a la Budeidad encontramos los
principios de las acciones y sus efectos en la seccion relativa a los seres de capacidad inicial,
para detener nuestro deseo hacia esta vida presente. La instruccion para personas de
capacidad media sirve para ayudarnos a detener nuestro deseo por una vida futura. Aqui, en
la ensefianza sobre los tres senderos principales, en cambio, se nos aconseja meditar en
nuestro ocio y fortuna asi como en la transitoriedad, para detener nuestro deseo hacia esta
vida. El deseo hacia las vidas futuras se detendra cuando combinemos la comprensioén del
principio de las acciones y sus consecuencias y la contemplacion de los diversos
sufrimientos de la vida ciclica.

Q“ iﬁﬂ%‘q?\ al N'QS N.ﬂ.a:.ﬂ.q.& i.qz\’.q ﬁ%‘:ml & nv‘.’ i % AR TR
F YR WR PR QNN QTR TR AER IR | PR RER

e a aQ QA a e
QA ‘gﬂ" AN 'RQTU & ’Qiil\l Q’a\l SA'AQ QAN g&ﬁ" A'AK Qﬁq‘ﬁq

-

PR aesa )

Esta dltima presentacion esta ideada para transmitir dos planteamientos importantes.
El primero es, puesto que la fuerza de las acciones y las consecuencias es tan sutil, las
consecuencias de cualquier acto negativo le devuelven a uno al circulo de la vida, si uno
fracasa en escaparse completamente del ciclo. El segundo es que, para vencer este circulo,
se ha de detener cualquier accion motivada por la ignorancia.

ANF AR TANIR TAFNR I Fasaguargr ¥z sFw) §
M'ﬁ:ﬁ?mz\mgz\m'&ﬁ'@&'ﬁ&f&1 %mm&ug&n&&s&fw

Por lo tanto, se puede afirmar que para escapar al circulo de la vida uno debe adoptar
las acciones blancas y abandonar las acciones negras. Pero uno ha de creer firmemente en
la ley de las acciones y sus consecuencias y para conseguirlo es necesario reflexionar en
tales acciones y en sus consecuencias.



q&&'ém'm:'&m'g&ﬁz\mN'E&maém1 m&x'qamé'ﬂ] CUSH
. ye . . epqe I . O, ——N .

ANPNARRARZIY]  FUAFINITTIFANT FUNAGRE FN

TRRA A EH N'@:&'QQN& AN '&ﬁ'%m'ﬁfﬁﬁ'm'ﬁ&'%gm

-~ e N\ -~ N\ e

R AR AS IR AR GNP ER TN

Esta contemplacion se lleva a cabo considerando, con gran cuidado, los cuatro
principios de las acciones que el Buda enuncio:

Las acciones producen consecuencias similares con toda seguridad.

Las consecuencias son mayores que las acciones.

Uno no puede encontrarse con la consecuencia si no ha cometido la acciéon.
Una vez la accién es cometida, la consecuencia no se puede evitar.

=

Cuando se ha logrado una creencia bien cimentada en dichos principios, automaticamente,
en su vida cotidiana uno evitara hacer mal las cosas y hara lo correcto.

0Q . Oav . Q.\ . . .V . . . . wvv . .
QAR'IS ‘\13\1 1’.")5" NRENY fii LN ﬂ]ﬁ& = ;}{VQN cT_ ‘}{’\ ﬂ"ﬁil\i
&) R AR WRAFRN PR R AR R FNRIHRF IR
A

En los textos de las Etapas del sendero a la Budeidad, a la instrucciéon sobre la
transitoriedad le siguen las secciones que tratan los tres nacimientos inferiores y cémo

tomar refugio. Aqui se integran algunos de estos puntos de las Etapas —lo cual es también
la intenciéon del texto que tienes en las manos—.

a%qa'&’q@'g&ﬁ&'&a'ai'a'mgx‘aiﬁ'%a'qﬁma'gn‘awfiq
S S""-%'U":"i'qﬁﬁ“’%qﬁ“ﬁ“&51 .%'”1%"'“1:55“'
Gd"\i‘ﬁ:!:'g!ﬁ'lﬁ‘@]N'ﬁ'g&l‘ﬁ'@ﬁﬁﬁ]’l\!’l}&l’ﬁﬁ]ﬂ&'ﬂ%’@aj'ﬁ:‘&!‘
551':1&1':5'@1’&'@:251

Después de morir, tu consciencia no se extingue como una vela, debes ir a otro
nacimiento. Y sélo hay dos tipos de nacimiento que puedas tomar: un nacimiento miserable
o un nacimiento feliz. Respecto a cual de los dos sera, estas totalmente desamparado: sigues
la direccion de tus actos pasados. Las acciones virtuosas te dirigen a uno de los nacimientos
felices, las acciones negativas te lanzan a uno de los tres nacimientos miserables.



JuR AN AR T RFVNHAR] AR A RRENTY
qiﬁa'g] AN T B VN RAN TR A TR{AT Y| AR T’
e @:‘5&1'q‘{s'[naw@'a?&gn&ﬁ1 %’fa'&w:'ﬁmm'&i]’a\'a'
o

Los grandes actos negativos te dirigen a los infiernos, los medios, a un nacimiento
como espiritu insaciable, y los menores te pueden hacer nacer como animal. Los grandes
actos virtuosos, en cambio, producen nacer como ser de placer en uno de los dos reinos
mas elevados, los medios te convierten en un ser de placer del reino del deseo y los
menores te hacen renacer como un humano en el mismo reino.'” Tal y como nuestro
glorioso protector, Nagaryuna ha afirmado:

[RSARagaagar|

ECEEE B EEEEY

ISA) WA A TR TR
RS

ILa no-virtud causa todo el sufrimiento
Y todos los nacimientos miserables.

La virtud causa todos los nacimientos felices

Y la felicidad en cada uno de ellos.'”

%.‘.é,,\ . i.aq.i.m.ﬁa].q.g.%’q&’ . é:a‘:aﬁ&‘qg\%ﬁ @%,q N‘%‘:! N'Q%'
:qa'::'qm'q%ﬁ'@'&&':q'qﬁa'gza‘sq‘gi1

Puesto que es asi, y puesto que toda la virtud que vosotros y yo poseemos es débil,
mientras que la no virtud es siempre tan poderosa, podemos afirmar categéricamente que
renaceremos en uno de los reinos miserables.



:;q&’:‘igzx:'?é'ﬁgm'mmm'5'{}:‘23‘52:@::1'@2\1’::1&'&1'5:'1 v‘?rs:qz\r
Qs A R aEaN A NI AR ] iﬁ'@ﬁ]"mﬁq@:'aﬁ'ﬁqm‘
o m‘ﬁm’g’ﬁm'Rx’:qzxma'gq'mgmn‘a’ﬁ'gmz\raﬁ

Al nacer en uno de estos reinos nos encontrarfamos con sufrimientos insoportables.
Un ser en los infiernos padecerfa un frio y un calor indescriptibles, nuestros cuerpos
hervirian o se abrasarfan. Como espiritus insaciables siempre tendriamos hambre o sed y en
un constante estado de agotamiento y temor. Como animales serfamos bestias
inconscientes, incapaces de decir nada, explotados por los humanos para hacer su trabajo o
ser su comida.

%‘@'@3:@‘R’xz'i'a“\rqﬁma'mN’ﬁ'ﬁiﬁ‘&in]'qﬁam%:'q&'}_;m'
A m&ngz\r@g:’{&'aq'émnaq‘i‘qqqﬁﬁa1

LLa unica manera de evitar estos nacimientos miserables es mirar hacia las tres preciosas
: 110 : . .
joyas ~ para obtener su protecciéon, y hacerlo desde lo mas profundo del corazon,
esforzandonos en elegir correctamente qué acciones llevar a cabo y cuales abandonar.

-\ A T - - A
HAN R ayR IR e Fws AN aga a gr AR I wral W)
Gd!\l'QQN‘Q?NQ%&N‘ﬁ'f-'\s\'Qﬁ%’ﬁ'@ﬂq'gﬁgﬁ'ﬁ'iﬁ] SWRRR’
- A A a - = a ~ ~ N
s R Ta] FNRR QA FuA TR YN RE NGRS
W] 5&'@&'@:'@@@'&5:&':1'3:‘1 AN RGN FT IV
- a - N\
=3 MR R TRV IR

Tomar la decision correcta al elegir nuestras acciones es, en realidad, la instruccién mas
importante de todas las ensefianzas sobre como ir por refugio. Si no tenemos en cuenta los
principios de las acciones y sus consecuencias, estamos sentenciados a renacer en los reinos
miserables. L.a gente como vosotros y yo presentes en esta asamblea de monjes en su
mayor parte, no es probable que caigamos en uno de los nacimientos inferiores por
desconocer la ensefianza espiritual. Pero recordad: han habido multitudes de personas
como nosotros, conocedores de las enseflanzas que terminaron en los reinos miserables
por no saber poner dichas ensefianzas en practica o porque eligieron prescindir de las leyes
de la accién y su consecuencia.



NNQQN@ﬁ%ﬂ&ﬁi&[ﬂ&ﬂﬁl&éﬁﬂgQsaﬂ"&]cﬁ@:li&i’:’i
A (uaguaRUagRARES| SEN T IHEASR]
gﬂ'ﬁ’ﬂfﬁ'&la'iﬂl'qg’\ﬁ’ﬁiw &Eﬁ’@&'ﬁ:'gﬁg@l'GJ'NRQ'Q%&'KI'
R PR gy R R

Debemos guardar estas leyes. El hombre que no lo haga, habra de renacer en un reino
inferior, no importa el conocimiento que tenga o cuan santo sea. Puedes ser un sabio que
domina todo el canon, puedes ser un meditador avanzado con fantasticos logros
espirituales, puedes tener elevados poderes extrasensoriales y capacidad para llevar a cabo
milagros, pero si no puedes vivir segin la accién y sus consecuencias sufriras.

FRHIRANFITINTITVTR PN VI{ITIS
gﬂ'g:q%q'&/ﬁ'm'g;'&'rdq'ma'ﬁgm'M'ﬁ&'ﬁ%‘&f&ﬁz«rgﬁ‘
PNYHFRNATR| ANRFNFITINGLR| AN RS
T Y . 1 (L S

bl SN RTITIRTTNNG N9
Q'NN‘E‘NI

Tenemos, por ejemplo, al monje de nombre Lekhar, capaz de sentarse y recitar las

doce grandes colecciones completas de escrituras''', y también a Devastada —que tenfa en
su memoria la vasta cantidad de escrituras que denominamos un “montén”.'’~ Sin
embargo a nivel dltimo no les sirvi6 de mucho a ninguno de los dos ya que renacieron en
los infiernos. Esto, de nuevo, pareceria ser el caso de una persona que tiene conocimiento
de las ensefianzas pero es incapaz de ponerlo en practica, o que menosprecia los principios
de las acciones y sus consecuencias, o que nunca ha crefido en estos principios. Sucesos
como éstos, de personas que vivieron antes de nosotros y que cometieron ese etrror, son
casi incontables y deberfamos aprender de ellos.

%N'q'q‘%a'mz«rqg&rﬁan&&wmn‘@m&1 gﬁn‘wg&‘:ﬁ'qg&rg'
Rafgavyapadage]  gReagvadag g
VAR FANTR IR QYL AN AN RN YR FA
BARGUNT] ) &)

Esto nos lleva, pues, a los cuatro principios mas generales en nuestra contemplacion
de las acciones y sus consecuencias:



1. Si la causa en cuestion es un acto virtuoso, la consecuencia que produce sélo puede
ser de placer, nunca dolor. Si la causa es un acto negativo, la consecuencia que produce
s6lo puede ser dolorosa, nunca de placer. Por ello, el primer principio es que, con toda
seguridad, las acciones producen consecuencias similares a ellas.

. \'Q . Q . . ‘\' . . . . . . N. . Q . .Q .
FFRIPHIFIIFATHININ] SRNINFIPHITR
A s A -~ _..=
NN 5 VAR AN AN QR
(RGEELEER |
2. Las causas implicadas pueden ser actos virtuosos o no virtuosos relativamente

menores, pero las consecuencias que cada una produce —el placer o el dolor— tendra un
poder tremendo. El segundo principio, pues, es que /as consecuencias son mayores que las acciones.

%ﬁ‘ﬁ%ﬂﬂ%““@“’i] QSN.S.qa.gq.q‘:.mi.a.g:.q&.m &A
QNSRRI |

3 Si uno nunca lleva a cabo la accién virtuosa o no virtuosa que actia como causa,
nunca experimentara la consecuencia, sea ésta de placer o de dolor. De aqui el tercer
principio: #no no puede encontrarse con la consecuencia si no ha cometido la accion.

G R e A R e 3
m'q?ﬁ'if&'aq 'n%’&'im&'g&'ﬂ@ﬁ'ira'n'ﬁﬂ

4 El cuarto principio sefiala que cuando una persona ha acumulado un acto virtuoso o
No VIrtuoso cOmo causa, /a consecuencia de su accion ya no se puede perder una veg se ha cometido,
siempre y cuando el poder de un buen acto, por ejemplo, no sea destruido por una
emocién como el odio, o el poder de un mal acto por aplicar un antidoto apropiado.'”

%‘m:‘ﬁﬁ%ﬂm%&"q'a:'ﬁ‘g"q&'%’:m'%‘:rﬁ:'1 %"aiﬁq“’“‘"
SR SENERR %q@y%‘q&%’n&%maqﬁui':1'"

Hay otros principios. Se dice que el poder de una accidn, virtuosa o negativa, se
multiplica si se lleva a cabo hacia algiin objeto especialmente importante. Lo mismo sucede
si el pensamiento responsable de una accién es particularmente fuerte, o si la sustancia con
que se lleva a cabo el acto es especial, o incluso, si la persona que lleva a cabo el acto es
especial de algun modo.



"'%&!N'm‘U'Tlﬁ'g&l'ﬁ'ﬁﬁ'll'ﬂga'\'il"gﬁ%1 QNN YRR IR FA
‘i& “"a"'ﬁ"“ NN FN Q"éd\ ﬁéﬁ] ‘““1@ a EED ﬁq. N%a?!ﬁa]
Qg‘%;’:‘a@:'i&ﬂgﬁ‘ﬁﬁ&! 1

Debes intentar desarrollar una creencia bien enraizada en estos principios. Tomarte un
tiempo para contemplar incluso el funcionamiento mas profundo y sutil de las acciones y
sus consecuencias, y después aplicar esta comprension. Poner la ley de las acciones y sus
consecuencias en practica significa observar dicha ley —es decir, seguir las normas evitando
los diez actos negativos.'"*

aﬁq‘ﬁq'uam:'ﬁqua'gnaN':lq:'q%vﬁﬂ q%'@&‘}_;'é:’&&'

?)&Nﬁa 5\3‘51’&%1 qgﬂ%i“@““%@““ﬁ“ﬂﬁﬂ%“%“’

Q&J\qu qumm&&zmnaié‘:w NN ‘}{V J\QNN‘}‘U\IJ\

RS CLERCEIcE

Habras oido hablar de lo que denominamos “visiéon correcta mundana”, bien, se
refiere a comprender las acciones y las consecuencias. Por cierto, esta vision es algo a lo
que todo el mundo deberfa adherirse, sea monje, monja o laico. Date cuenta de que la
palabra “mundana” en este contexto no se refiere sélo a la gente que todavia vive una vida
seglar. Usamos la expresion “gente ordinaria” para referirnos a cualquier persona que
todavia no ha alcanzado el sendero de un ser realizado.'” Sea cual sea nuestra condicion,
somos personas “mundanas’ mientras sigamos siendo gente ordinaria en ese sentido.

%N'q'?af&mq'ciqmN'qgaqa'gﬁa]’m1 %‘m:'m&@a&fn@&r

THa s Fa| aniaFafsaady| FrPafaER Fv
SR TR S S SRS S RO

La practica religiosa empieza, pues, a partir de que uno empieza a observar las acciones
y sus consecuencias. Se dice que:

El sendero empieza por tener la confianza adecuada
en un guia espiritual.

Las etapas del sendero empiezan al contemplar tu ocio y
fortuna.

La meditacién empieza con tu motivacion.

Y la practica religiosa empieza cuando observas las

. 116
leyes de las acciones y sus consecuencias.



%3‘3&‘&:‘§'§q§&’?}&'m&'&'ﬁm'm'gﬂ QA N R AR R
QR I RFN

Por lo tanto, no permitamos bajo ningin concepto que nuestro cuerpo, palabra o mente —
cualquiera de las tres puertas a través de las que nos expresamos— se ensucien por culpa de
los malos actos. Y, si por algin motivo los llevamos a cabo, debemos purificarlos aplicando
la confesion.

gx AN AN ANRN TN rq A" Y=gy fgq SR q q qrn&'
QA YA AYA TN qg waﬂ = qq: q g& RATN RS

qu'qgm'ng& SESEE Wﬁ'ﬁqmﬁ&m'q'm'qq:@] RS
W] E&'@:'E"gm'&’:&'ﬂ’g’qm‘m‘%qflf&'qa'ga\'?fn'\&mq:‘qq'
SSRGS R SRS

Hablando en general, contemplar los principios de las acciones y sus consecuencias es
suficiente para detener el deseo hacia la vida futura. Pero, realmente, la mejor manera es
contemplar los muchos sufrimientos de este ciclo de vida. En un sentido amplio se puede
afirmar que la renuncia empieza a brotar en el corazén de una persona cuando ha meditado
en los tormentos del “Revivir” (el infierno mas ligero) y genera un sentimiento de terror.'"”
Pero, el dominio completo de la renuncia sélo se produce cuando uno siente verdadera
aversion incluso hacia las cosas supuestamente buenas de esta vida ciclica.

9

" o
R]'

6t
> ¢

- N N\ N - S\
qﬁaﬂqqQ§qCQ§mCqN&QqOngROqN&CQCﬁ:CNONRCQN&CQQ“%NO
o - “~ N\ -
m&‘ qE&Oﬁnm'qm.ﬂ:'m'&.&&'q&&'q'ﬁﬁ'ﬁ:.I gg'q&&'q'é&'
. 0Q . \0 . 'Q . . OV . . VOV . . .\ . .
NEINCORe S nﬁg\_fm g& QA APF R N NN YENY

:rmm'm'ﬁ'i'ima:‘nﬁﬁ'i'&fﬁ] JABGAU YR YR G A

La contemplacion tradicional de los sufrimientos de la vida ciclica tiene dos partes:
considerar los sufrimientos en general, y pensar reiteradamente en ellos uno por uno. El
texto conocido como Palabras del Gentil, describe primero los sufrimientos individuales para
proseguir con los generales''. Por otro lado, los trabajos denominados E/ Sendero del Gozo'y
el Sendero Ripido, presentan los sufrimientos generales primero y los sufrimientos
individuales después.'"” Cada una de estas dos maneras de hacerlo conlleva una leccién muy
valiosa. Aqui seguiremos el texto Palabras del Gentil.



ﬁnz«m:‘n"ﬁ:‘cwqgN'ﬁf@:"{am'qmﬁ'mz\r:q'&’mmz«raam:'1
AR TR AN TR AN IR AGIH IR A TR A HEI2F
q'%‘q:‘j?i"gq'qa:‘h"aq’ﬁa’q'g:gﬂnﬁmﬁqw&m'ﬁ&%]

Seguir de la mejor manera posible la ensefianza sobre tomar refugio y adoptar la
decision correcta en relacion a las acciones y sus consecuencias te liberarda de tener que
tomar uno de los tres nacimientos inferiores. Pero, lo que realmente necesitas es liberarte
por completo del ciclo de la vida porque, aunque evites un nacimiento inferior, conseguir
una vida maravillosa en uno de los nacimientos mas felices no es mas que sufrimiento de
todos modos.

aﬁ'ﬂ'ﬂ&'@:'ﬁ‘:ﬁgﬂ'@m] a'na'gqmgm] q'ma'gn}wgm]
Q%‘Q&%ﬁ]‘ﬂﬁﬂ‘ q@q‘gﬂ'm'ﬁxgm'qa'gq':@m‘ ﬁg‘ﬁ:'gﬂ'm'
ﬁ:'gﬁnagﬂng{m‘ q‘{ﬁ'ﬂ&'ﬁf&ﬁ"mSm'g:'a“\r%qmagqnﬁm'
i:’n]&rﬁq

Supén que naces como humano, también sufres al salir del seno materno. También
sufres a medida que tu cuerpo envejece, dia tras dia. Sufres al enfermar y sufres al morir.
Debes sufrir el dolor de perder a tu estimada familia. Debes sufrir el dolor de encontrarte
con tus enemigos odiados. Debes sufrir el dolor de trabajar por las cosas que deseas y quiza
no ser capaz de conseguirlas, y un largo etcétera.

g.&.& i%gﬂiqm%{ﬁﬁ:I ﬂq?{qa&&ﬁﬁr\&qi:1 ‘3’*"
SR 'n'&’qa'ﬁ_'%q'nym1

Supén que tomas el segundo tipo de nacimiento mas feliz —en una especie de lugar
celestial, como un ser de placer menor— Incluso a lo largo de esa vida sufrirds a causa de
disputas'”’ y debido a la intensa envidia que sientes hacia los seres que experimentan mas
placer que td; y también sufres cuando tu cuerpo es descuartizado o partido en pedazos,
ctc.



- - N

R RupR sy afaE 5"'3""{“]'”'5"”]5\"'a’“]'&*""'\'q'

)

N~

(¢
9

M'Rx’q&'mng'qgm'%a:'] fg'gawg:'rdm'%a'\aq&':q'qi]’r\'
a&f@%’q'ﬁnm&q&mamN'qa:'h‘gaqz\x’?\'ga'n%%ﬁ%&'qa'ﬂ
'35%“"'551'“'%“1“*5@"“1{’”1%"1 A2 B

-~ - et - N\
NI 'fd’ﬁﬁl&! ’55‘0\5'&11\1 'ﬁ&'ii‘& K’i‘ Q%i'&l‘b\] ﬂ

)

\

Supén que, finalmente, te conviertes en uno de aquellos seres de mayor placer, esos
que viven en los tres reinos de existencia; digamos que llegas a ser uno de ellos en el
primero, en el reino del deseo. Aun tendras que experimentar un sufrimiento terrible pues
tras una vida extremadamente larga y llena de placer, los signos de la muerte empezaran a
arruinar tu cuerpo, y luego sufriras cuando te veas descendiendo a un nacimiento inferior —
ya que la mayorfa de los seres de placer van directamente a una de las vidas miserables—
desperdiciandose todo el poder positivo almacenado por sus buenos actos creados en vidas
pasadas mientras disfrutan de sus consecuencias: los deleites propios de un ser de placer.
Durante esa existencia no pueden acumular mas poder positivo. No obstante, guardan una
gran reserva de malos actos, un poder negativo tremendo bajo la forma de aflicciones
mentales como el apego. Todo ello les precipita hacia un nacimiento miserable cuando
mueren.

F&m'ﬁ}’:‘&&@&'ﬁ&'q'gn]‘wm'&‘:’qqm%an'ﬁﬁ'@:'@n'wqigﬁ'
ﬁ.’gﬂ'nﬁm'@m'qas\'sq'@15':1'5«:'1 QN AR SRR RS LA
iwan]g&‘@mN':xa:'ii‘fi'qr?iq'&r%'aﬂ m&r:q'u'aq'ﬁrgﬁ'q&'
zqadR AR g'a'q'a[ﬂa‘m&‘gq'gn]&'ﬁ*ga@:W:&ﬁqwaﬁ'
ma'&‘sa"%ﬁ'gra'gz«i'@:‘ﬁ&Q'ﬁgm'qa'a:z\rﬁ'g&’ﬁ'ﬂ'ﬁ:’@rﬁ'&im'

&
Al

Pongamos, por ultimo, que logras renacer como ser de placer en dos de los tres
mejores reinos de existencia mas elevada. Este tipo de seres celestiales carecen de cualquier
dolor evidente, pero aun asi, por la naturaleza misma de la vida, poseen la forma mas sutil
de sufrimiento: el sufrimiento constante de envejecer momento a momento. Son incapaces
de permanecer en el paraiso; llega un dia en el que el poder de sus buenos actos pasados, el
mismo poder que los hizo ir a parar alli se agota y entonces azotados por la energia de
alguno de sus malos actos pasados se ven obligados a tomar un nacimiento inferior. Por lo
tanto, como ves, realmente no importa qué tipo de cosas maravillosas puedan acontecerte
en el ciclo de la vida, ninguna es estable, ni merecedora de tu confianza. L.a forma mas
elevada de existencia, aquel raro nivel de meditacién que denominamos “la cima de la vida”



no es en absoluto mejor que el peor de los estados en que podemos caer —como colgar
sobre una caldera de acero fundido en el infierno, a punto de ser introducidos en ella—.

g:q':lgmga‘qz«m:mm&‘?&@q‘&f&‘gﬂm§m'ngﬁ‘:m&'m'ﬁ:'1
SRR n]ﬁaq':maq'm'gam'ﬂﬁ:&'@;‘ﬁ:’ﬁqgﬁﬁﬁ'm‘ga1
3‘&'q§&°&%qngm'qﬁm'm«q %ngﬂnﬁm'én]'m&aq'mm'"

El Noble Tsongkhapa, en su gran exposicion sobre las Etapas del sendero a la
Budeidad, divide la contemplacién de los sufrimientos generales de la vida en tres
secciones: esto consiste en contemplar los ocho sufrimientos, los seis sufrimientos y los
tres sufrimientos. El grupo de ocho, no obstante, se refiere mayormente a la vida como
humano y el grupo de tres vendria a ser como un resumen de todos ellos. Aqui hablaremos
un poco de cémo contemplar los seis sufrimientos'” siguientes:

" Ll . OQ \ . . \ . QC\ . V . . \ . “0\ . .
FAIYAFAR| RuarRgradFua) ansad jara) g
mra\z\m:'iq‘ﬁ’a'qa’@&m vq:m:%:mé&m'g&n&%}&m
- Q\ = -~ - Q\ = =
WRWRHETHETRIR AR Y| FaRgaR s
NS

El problema de que la vida es incierta.

El problema de que siempre deseamos mas de lo que tenemos.

El problema de tener que desprendernos de nuestro cuerpo una y otra vez.
El problema de tener que entrar en una nueva vida una y otra vez.

El problema de que nuestra fortuna en la vida

sube y baja una y otra vez.

6. El problema de que nadie puede acompafiarnos; a nivel ultimo estamos solos.

RAREE ol S

a N QA o~ ~ o\ A N -
ANRNGRNGE| QEﬂ'%ﬁ'Qﬁ'ﬁ'QﬁﬁmN ANRANARFANFH R
e o Ry b T o oy e L
N AR FA TR AN TN PR AR BN Y RES| R X2

- - - - N N\
%&N'Q'{]ﬂﬂ'ﬂ&'ql\l&'ﬁlw FR AN TNRG HTIRA[IHA AN
ah)

Estos seis problemas se describen extensamente en los trabajos tradicionales sobre las
Etapas a la Iluminacién . Deberiamos recordar no obstante al Rey Aliméntame, cuyas

ultimas palabras fueron: “No hay peor demonio en el mundo que querer siempre mas de lo
122 . . .
que tenemos.” *” Nosotros somos monjes y solo necesitamos preocuparnos por dos cosas:

Lee los libros sagrados, recibe ensefianzas al respecto,



contempla su significado.
Vive una vida retirada y permanece en meditacion.

%}’:'q@&'ém'@&N’qgl:'qmg} q‘%’nﬁ&mm'a‘i'qsqn'aq'%:'q'
&ﬁ&'ﬁ'ﬁ:'gn’in'q%wq'q“{&&'m'anq'?:’:'1 AR BNRSFEF AR
a 5’:1'&:'&'mﬁx'q&r?{&m:‘mzﬁ'q§:‘1 W AR FEQY

FUARARGF R

Aqui “vida retirada” significa una vida en la que persistimos en nuestra moralidad y
rechazamos los malos actos. Si evitamos apartarnos de estas dos actividades, llegara el dia
en que seremos sabios y realizados. No obstante, si las dejamos de lado, nos perderemos en
lo que le llaman “muchas cosas que hacer y en las que pensar”. Y luego no haremos
practica espiritual de ninguna clase. A proposito, la gente comete este error porque son
incapaces de seguir el precepto: “Ten pocos deseos; sé facil de contentar.”'”

a%&'gqnﬁm‘qgwqﬁmmm aq‘qm‘ﬁf?{&m'gqngm'm&'
S YA NT F AR

Puesto que los tres tipos de sufrimiento se mencionan mas adelante en el texto raiz, los
describiremos de manera breve. Todas las sensaciones impuras de dolor constituyen el
y
primer tipo de sufrimiento: el “sufrimiento del sufrimiento”.

. t“t« . . \t . . . . Qo 1 . . S \oﬁo - . .
A IIN T ER TRR T IR ST AR T IYANE| TR
5’5&'415:&1'%':?1@1'n'3:'1 ﬂ:&'ﬂ&'ﬁ:&%’{ﬂ'ﬁ:’@i}"ﬁﬁ'
&’q&mnﬁm&g:wq

Todas las sensaciones impuras agradables constituyen el segundo tipo de sufrimiento:
el “sufrimiento del cambio”. Podemos explicar este sufrimiento asi. Cuando estas en un
lugar en el que hace mucho calor, algo fresco parece placentero; cuando estas en un lugar
muy frio, algo caliente parece agradable. Lo mismo sucede cuando has tenido que andar un
largo camino (sentarse parece un placer) o has tenido que estar sentado durante rato
(caminar te parece un placer).



SRRTRRNEZ A Y LTI AR A AN NERINE = Edx
RYFPRARA '8'3‘@25"@&':1'04 AN 'qiﬁma'ga'ﬁmz«x%ﬂmgm'
q%:'m%':1%‘!:1‘&:'3453{:1’6“45{:13'541&'?ﬁ] qmga'ma'gq'wmm:'

\

3R

No obstante, ninguna de las cosas que parecen ser placenteras lo son por naturaleza. Si
lo fueran, cuanto mas duraran mayor seria tu placer. Pero éste no es el caso, porque a
medida que duran mas y mas, empiezan a producir dolor. Cuando esto sucede ves claro
que, por naturaleza, no son placenteras. De hecho son sufrimiento —lo que denominamos
“el sufrimiento del cambio”—

Qqa'éq'q:i‘?{:&'gﬁ' e ?;& Qg P YN I FHENTIR ﬁa'

SRS RGENESE eV 235 ’nfgq'ngmwﬂ 3= A3
mv'rg:m'qqgn'gxaﬁ% axa Z:ﬁ: FERATaaa AR E3S
&'&’:'&agqgﬂ Eaxyq3 wqagqngmggqngmsq

AR RRYAREN TN AEA I I YR By AqEs

PR Ry A |

El tercer tipo de sufrimiento es conocido como “el sufrimiento que lo impregna todo,
el que atrae mas dolor”. La cuestién aqui es que, no importa cudl de los seis tipos de
nacimiento tomemos, adoptamos un cuerpo cuya misma existencia, trae su propio
sufrimiento incorporado. Desde el instante en que nos apropiamos de las partes impuras de
nuestro ser, desde el primer instante de su existencia, ya actia como base para todos los
sufrimientos que cabe esperar de la vida: nacer, envejecer, enfermar, morir y el resto. Las
partes impuras de las que estamos compuestos son como un gran tarro que recoge el
sufrimiento del sufrimiento y el sufrimiento del cambio tanto en esta vida como en las
futuras. Debemos encontrar la manera de dejar de tomar nacimientos, de dejar de tomar las
partes impuras de las que estamos hechos. Hasta que lo consigamos, nuestra existencia no
sera mas que dolor, como yacer tumbados en un lecho de agujas —nada mas que dolor—.

(4o
i9

@3]



qﬁa.‘q.mm.aa.a&’.q.U\’:.%:.m.q.‘%q.ﬁﬂ.qﬁi.aq‘.ﬁ.a,\.q.(.g,.a.m.a.
- S\ -~ N\ - - &\ O\ -

3] afRadaqRsn R AR PR TR g AR E U]
= B S NN . U~ SRS . S epqeapopm Pina +pme P
SRS ERRrRR G A B g TR R RS N A AR AN EA
QRNIR AN

“Escapar de la vida ciclica” no es como escaparse de un pafs y conseguir llegar a otro.
“La vida ciclica” es, precisamente, la existencia repetitiva de las partes impuras de las que
estamos constituidos, las partes impuras que hemos adoptado. Y cuando la existencia
b
continua de estas partes se detiene de raiz, gracias a la sabiduria que comprende que nada
tiene una autonaturaleza, entonces sucede el, “escapar de la vida ciclica”.

SRS U SECEE LR

Asi concluye nuestra explicaciéon sobre como eliminar el deseo hacia tus vidas futuras.

X. Como saber cuando has encontrado la renuncia
S i SN “.S S
Q“ﬁ& ARy Q%Rﬁ :}f\! 4[e ﬁ ﬂ

I a tercera y ultima seccién de la explicacion sobre la renuncia describe el momento en el
que se puede afirmar que una persona la ha desarrollado con éxito. Asi lo leemos en el

siguiente verso del texto raiz:
ReR FaaraaEzad ga Eaara)
1&5'55\"”?5%“1' g&.mq.a.g.a:.I
DR EALBE R Tt
@:'5‘%’%‘2&'@@:’%&'&'&@:1

GREAEEEY
)

Cuando has meditado de este modo

Y no sientes siquiera un momento de deseo

Por las cosas buenas de la vida ciclica,

Y empiezas a pensar, tanto de dia como de
noche, en conseguir la libertad,

Has encontrado la renuncia.



%’}*&'&‘gqn'ﬁ:q :q'&x’:'ﬁcq AN RFNRR] za%'qi]’?i'gqnﬁar
RS ANB RN qrna'za‘qsmm'qsq'q&'aa'm'qq'&%:'gq*gq'
q’%%a’a’mg:gqngm'r‘ﬁa\'mN'%;:‘h‘&ﬁ'ma'mﬁf:n'&'aﬁ“

Imagina que has meditado de este modo, en los temas ya mencionados: tu transitoriedad, los
nacimientos miserables, los principios de las acciones y sus consecuencias, y el sufrimiento
en los nacimientos mas felices. Gracias a ello te das cuenta de que todo carece de sentido:
es decir, aunque lograras alcanzar la felicidad que los seres de placer disfrutan en sus
paraisos, no serfa mas que sufrimiento; que asi sera hasta que abandones para siempre la
vida ciclica.

£:N'm'qg'§q'ﬁq'qﬁ&'&’a'ﬁa'qa'@m'ﬁa'ﬁm'a‘gxmqaﬁﬁg’q
ﬂﬁ%q'é&w:'a“\rgaq %;'&55'@'@'@&':1'33&'51 SR
55\‘21"&1’7&13'?4'%N'&Sq'&"nﬁﬁq&'&ﬁ‘iN‘@:‘%‘fg:‘gtsqm’ga'
5&':1&1&N'g_:':ad':&'@N'@N'a&m’{qmﬁa'@}Qﬁ:}?&'&'&ﬁa\w
5&1'&1'{:&'&%&8&'&1@&'&51

Y entonces sobreviene incluso mas fuerte: en tu corazon, no sientes siquiera un momento de
deseo por las fantasticas riquezas de dioses como el Inmaculado y el Cien Regalos; ni sientes
deseo por la riqueza de un Emperador de la Rueda, el que domina el mundo. Este
pensamiento especial vendra a tu mente Zanto de dia como de noche; es decir, en cada instante
de consciencia el pensamiento aparece en tu mente por si mismo —igual que un hombre
con un gran problema lo recuerda a todas horas y cada vez que se despierta a lo largo de la
noche. Cuando empiezas a pensar en el medio de conseguir la libertad, coando de manera genuina
anhelas libertad, bien, entonces has encontrado la renuncia.



marafé"'a%a'ﬁm'qg/a'%ﬁ’qQ'qm'Ezq'Q@:ﬁnr\@f@:‘@:'ﬁmm'
grRaagr e yay AR R R pR ENRS) Raaged
S mmam e s e o eae o o o
§riRsRgariEaisu sk Taiiyivagsd
:11\1&':1':1?{&'aq'aq'&qm'aq'g'ﬁ&]”m a:gq'mgm@;&'&a\&@ar
msm':m'mg’q&f‘qnlm‘aifﬁ'm‘an}'m'z?!awsqums\‘gﬂ'ﬂg«’@&'
MR I AR TH AR E TRVRASR) ‘g’ﬁ'q%:qmm

Los textos de las Etapas a la Iluminacién tienen secciones que van desde la ensefianza
acerca de lo dificil que resulta encontrar el ocio y la fortuna hasta la renuncia, todo ello
incluido bajo los dos enunciados “senderos para los practicantes de capacidad inicial” y
“senderos para los practicantes de capacidad media”.

Aqui, en los Tres Senderos Principales, no obstante, todas caen en el enunciado la
“renuncia” y constituyen una caracteristica unica de este trabajo. Hay una razén para ello, la
renuncia es la causa especial que produce lo que denominamos “gran compasioén”. Para
llegar a la compasion, necesitamos primero el pensamiento genuino de la renuncia. La gran
compasion es un estado mental que no soporta de ninguna manera ver a los demas
atormentados por los sufrimientos de la vida, y es imposible alcanzarla mientras el interés
que sientes hacia tus propios tormentos sea tan débil que no es capaz de mover ni un pelo.
Tal como los famosos versos de la [7da de/ Bodbisatva dicen:

[Rarsg 5] A )

1&«:'&‘{5'3&%'&53':?1&&1

15?,'@1&3‘&:'& FES

R REER L
ICRRINGE)

Si esta clase de gente nunca antes habfan sentido,
Ni siquiera en sueflos, este deseo hacia si mismos

. . . . (5 124
¢Cémo podrian entonces sentirlo hacia los demas?

- - -~ - - -~ A =\

. . . . . . . . . . . . . . A ' . .
JURRRYR 5%'& RA q%: RN CER S iqga&l HEREWNS|
Por lo tanto, podemos afirmar que la renuncia y la compasion son el mismo estado mental,

tan s6lo que uno se desarrolla al meditar en tu propia situaciéon y el otro al meditar en la
situacion de los demas.



A - a  a A =~ N\ -
Gﬁ"}{'ﬁ]m'QE&'&Hﬁ'éﬁ'[ﬂ'NQ'NH"N‘Q]Q&S&'QQN&'R&!'Q}'EN'
vc\ - o et - i
QaA 'SJ/N QQ']NF)Q ﬂiﬁﬂ]&‘ RK'&JT%&N 'éq]l\l ) ﬂ"l\l '@i'&lil\l ar
-~ -~ (N -\v Q& ~ N,a~
E'QMN'%'Q{]'Q'Qﬂ"}{&'@'@:ﬁﬂi'ﬂ]m&'3&'@‘7&'&'&1"3‘:&1'&1‘1"}{6\'
X 2|

Para generar la compasiéon debemos estudiar y contemplar las Etapas del sendero a la
Budeidad, la gran ensefianza del gentil protector Tsongkhapa, y adiestrar de modo gradual
nuestra mente. LLas personas como nosotros vemos c6mo nuestro apego y otras emociones
aflictivas se refuerzan y crecen dia tras dia; la razén es que ni tan siquiera nos hemos
adiestrado en los senderos para gente de capacidad inicial y media.

-

g":‘j&'ﬁ:'fga'u'%&z\@z«r&i’q'@&'5:1 Z A SESERRCTFES
n'z‘«x’q&'?a’i'ﬁcag%nw'm'fg'g&'g;'gna'i&'na'ad’q'ga'm'cﬁﬁ'&'

Frer g iRy R R | anmgred

S Y - U - S - VN - SN - S AU 2 .
Q;KQQ%NQiSKéQGJ&’R&QﬁNiQNQﬂﬂﬂ&ﬂ&&ﬁ&ﬂ]ﬁ&

SRR

Las personas inteligentes deberian dejar de lado la practica de senderos equivocos
capaces de ser dominados por cualquier chaman local o seguidor de alguna “religion”
deficiente: cosas como intentar desarrollar poderes extrasensoriales, la capacidad de llevar a
cabo hechos milagrosos, o el asi llamado “dia de apertura”, de la religion del tributo. Al
contrario, la gente que discierne deberia aprender, contemplar y meditar los tres conjuntos
de escrituras (que contienen la magnitud de la ensefianza en general) y estas Etapas de la
Budeidad (que son la esencia del sendero de los tres adiestramientos).'”’

9

2

WB PR AR UGINF FIFN R AN TREFR Y] AT
?&':1nﬁz\mq'aﬁ'a@mﬁﬁ%q'%ﬁ%?{:mN'&:&'@Nﬁfﬁma’iﬂ'
AR QAR AR FNTRAR] N2 E BA LNV KA FI NHNNFHI
NAVINH] FREASHANFVAINGII VT
AN IR VNN E RE T HI AR QT D NNESN
bl NN ARG NGV TSI

Si empiezas con estas Etapas, nunca iras errado y, gradualmente, obtendras el elevado
estado meditativo llamado “quietud”, los tres senderos principales y todo lo demas,



incluyendo los dos niveles del camino secreto. Cualquier esperanza de obtener la Budeidad,
pues, se encuentra en esta ensefianza. Pero debemos intentar desarrollar totalmente la gran
compasion en nuestro corazén. En caso contrario, concluyé nuestro Lama, es imposible
poder generar el deseo sublime de obtener la Budeidad para beneficio de cada ser
consciente.

Notas
108 E/ mismo reino. Ver nota 14
109 La no virtud cansa todo el sufrimiento. ..Cita de £ 116b del Rosario de Joyas del Maestro, entrada 3.

110 Las tres joyas preciosas. Denominadas asi porque son supremas, valiosas y no se encuentran con
frecuencia. El Buda, definido como la proteccion dltima, ser que ha completado la mayor bondad
posible tanto para s{ mismo como para los demas; el Darma, los logros espirituales, y el final de los
aspectos indeseables en la mente de una persona; y la Sangha o ser que ha percibido directamente la
verdadera naturaleza de la realidad.

111 A7 monje denominado Lekbar. Pasé muchos afos al servicio del Buda pero era un completo
fracaso a la hora de comprender sus ensefianzas. La penosa historia se encuentra en el capitulo doce
del Sutra del Nirvana Total (f285b—418b vol 2 entrada 81) y otras referencias al respecto aparecen a
menudo en literatura postetior: ver, por ejemplo, f 136b de La Liberacidn, de Pabongka Rinpoché
(entrada 47); p 161 de las Joyas del gran Potowa (entrada 19) y f 5a del Sendero al Gozo, del Panchen
Lama.

112 'Y también a Devadata. Exa un familiar cercano del Buda que por culpa de su envidia menosprecié
al Maestro. En ocasioens se le llama “montén” a la cantidad de escrituras que se podrian escribir
con la tinta que puede transportar sobre su espalda el fantastico elefante mitico, Rabten. Se dice en
un sutra que Devadata podia recitar las escrituras equivalentes a 60.000 cargas acarreadas por el
gran eclefante “Incienso”. El Prof. Edgerton (p 271, entrada 92) hace numerosas referencias
escriturales en relacién a la historia del monje descarriado.

113 Un antidoto apropiado. E1 Budismo nos ensefia que hay cuatro fuerzas antidoto que, juntas,
pueden eliminar el poder de cualquier acto negativo. La fuerza de la “base” consiste en pensar en
quien ofendiste con tu acto y en quién te apoyaras para purificarlo. La fuerza de la “destruccién” es
un intenso sentimiento de verglienza y arrepentimiento por el acto que, con toda seguridad,
regresara a ti para perjudicarte. La fuerza “contraria” es no volver a reincidir en el acto. La fuerza
del “oponente” es llevar a cabo alguna practica espiritual —confesar, meditar o cualquier buen acto—
para borrar el poder de tu falta. (Ver Pabongka Rinpoché, entrada 47, £ 109—113, 246— 8).

114 Los diez actos negativos. Las diez no virtudes a evitar en la practica budista son un ligero resumen
de las miles que podemos llegar a cometer. Estas diez incluyen tres del cuerpo (matar a cualquier
ser, robar y llevar una mala conducta sexual); cuatro de la palabra ( mentir, charlar para dividir,
utilizar palabras duras y chatlar en vano); y tres en la mente (codiciar las cosas ajenas, tener
pensamientos perjudiciales y tener visiones erréneas, como creer que no hay conexion entre lo que
haces ahora y lo que experimentas después).

115 Ser realizado. Cualquier persona que ha percibido directamente la °
seccion de la vision correcta.

‘vacuidad”, explicada en la

116 E/ sendero empieza. .. La fuente de esta cita no se ha encontrado.

117 Revivir. Este infierno se denomina asi porque sus habitantes se apalean unos a otros hasta
quedar sin sentido; luego reviven para volver a luchar. El proceso se repite una y otra vez durante
miles de afios hasta que estos seres consiguen morir.



118 Palabras del Gentil. Este trabajo se encuentra entre los principales de las Etapas del sendero a la
Budeidad y fue compuesto por el “Gran Quinto” Dalai Lama, Ngawang Losang Gyatso (1617—
1682), ver entrada 15. Este mismo Dalai Lama es autor de dos comentarios sobre los Tres Senderos
Principales (entradas 16.17)

119 Sendero de Gozo y Sendero Rapido. El primer trabajo es otra de las explicaciones clasicas de las
Etapas a la Iluminacién y fue compuesta por el primer Panchen Lama, Losang Choky Gyaltsen
(1570-1662), quien también era tutor del Quinto Dalai Lama. El segundo tratado es un comentario
del primero, por el II Panchen Lama, Losang Yeshe (ver nota 97) y entradas 50, 54.

120 Las disputas. Se dice que, por culpa del apego y la envidia, los seres de placer menores entran en
guerras frecuentes contra sus primos mas gloriosos, los seres de placer mayores.

121 Los ocho tipos de sufrimients. Loos ocho sufrimientos son nacer, envejecer, enfermar, morir, pasar
por cosas que son desagradables, perder lo que es agradable, intentar conseguir lo que uno desea
pero fracasar, y el sufrimiento de, sencillamente, estar vivo y contar con las partes impuras que nos
forman (Noble Tsongkhapa, entrada 61, f 137-151; Pabongka Rinpoché, entrada 47, £ 250 — 267).

122 E/ Rey Aliméntame. Era un rey legendario de antafio del que se cuenta que nacid
espontaneamente. Se le llama asf porque las concubinas de su padre competian para darle el pecho
al nifio milagroso y asi convertirse en Reina Madre. Su historia se menciona en muchos trabajos; ver
la Liberacion de Pabongka Rinpoché (f252a), asi como la lista del Diccionario del Prof Edgerton, bajo
el nombre sanscrito del rey Mandhata (p 430, entrada 92).

123 Ten pocos deseos. .. Este aforismo lo expone el gran filésofo budista Vasubandhu (300 después de
Cristo) en el sexto capitulo de su clasico, Tesoro de/ Conocimiento (ver p 3167, entrada 14).

124 87 nunca antes... Del elocuente manual para los bodhisatvas, del poeta y filésofo budista
Shantideva (695-743) Cita f3a, entrada 71.

125 Tres conjuntos y tres adiestramientos. Ver nota 64.



n THE ASIAN CLASSICS
INSTITUTE

Curso I: Las ensefianzas principales del budismo
Las Etapas a la Iluminaciéon (Lam Rim). Nivel Uno

Clase septima

SEGUNDO SENDERO:

EL DESEO DE OBTENER LA ILUMINACION
PARA CADA SER CONSCIENTE

XI. Por qué necesitas el deseo de obtener
la Iluminacién

N\ -

W-’N‘m’d'ﬂﬁ&i] NNN"“%S’S“T‘\"“?*@%M Q&N‘%Q}Tﬁﬁa'
éo‘” E\]\&N%g&qaéﬁ\ﬂ Iﬁ:\q’?‘

H emos llegado a la segunda de las cuatro partes de que consta el cuerpo principal del
texto. Se trata de una explicacion sobre el deseo de obtener la Iluminaciéon para
beneficio de todo ser consciente. Esta explicacion incluye en si misma tres secciones: por
qué necesitas el deseo de obtener la Iluminacion, qué hacer para fomentarlo y cémo saber
cuando lo has desarrollado finalmente. El siguiente verso del texto rafz explica por qué
necesitas este precioso deseo.



VEN'q§:'§w:'§&'ﬁq'isamn§ﬁ"3}\11

B NHIHINIINETT

Kﬁ'gqN‘:&%'nag‘ga“m%&m&q

ﬁfgﬁg&&'@&'@:‘@m'&&&'&?{qngﬁ1
BNRNIYEF]

©)

La renuncia, no obstante, nunca puede aportar
El gozo total de la incomparable Budeidad,

A menos que esté atada al deseo mas puro;
Por ello los sabios buscan el elevado

Deseo de obtener la Iluminacion.

%.ﬂé.ga.aﬂ.q@:.q“‘.q&]&u. ﬂ“]“i“]a“’ﬁ@ﬂ ﬂi"ﬁ'ﬂ('@&'ﬁama'
%'Q]N'S&N%ﬂ'&@ﬁ'ﬂ@'g&'&ﬁﬂ'ﬁ 1 :N'Q@:‘ﬁ'?)ﬁ"\i'mqf\'mﬁ
<

Puede que obtengas algunos intensos sentimientos de renuncia como se describifa antes. No
obstante, cualquier buena accion realizada bajo su influencia sélo producira un nirvana
ordinario —por si solos nunca serviran para llevarte a la Iluminacién omnisciente—.
Podemos entender este hecho porque incluso los practicantes de senderos inferiores —los
“oyentes” y “victoriosos autorealizados”— poseen la renuncia verdadera.'*

RNg AR HrAFaR An A AYN SR RAFRFNIRIRER
ﬁ_/ﬁi«‘m&i'q%g’ﬁﬁfm RFQITNNNRZH R AR RS §HEF JUIR
g'f:%m'ii’qmﬁ's’&'&’ﬁ‘@:‘ﬁq‘%5':13'{1045?4'@3%:'1 S
a&m'35@5‘@3';@5':1'&2&'ﬁa]‘owsﬁmnag:@m'@fg&‘:ng'q&'
irq?g"qN'tgq'gn}z\m%nagaﬁ'amg&1

Es decir, para obtener la Iluminacién plena, una persona ha de despertar en su mente
los tres senderos principales y de modo mas especifico el segundo sendero: el deseo de
obtener la Iluminaciéon para todo ser consciente. Puedes poseer poderes extrasensoriales,



llevar a cabo milagros, tener un numero de cualidades fantasticas, pero a menos que esta
joya preciosa esté en tu corazon, nunca formaras parte del selecto grupo de personas que
practican el sendero mayor. Sin este elevado deseo ninguna de tus cualidades te va a llevar
al gozo total, ninguna de ellas, absolutamente ninguna, producira la Budeidad: la capacidad
de liberar a todo ser de los problemas de la vida ciclica y de tener una perspectiva menor de
esta vida ciclica.'”’

?ﬂ‘&:‘ﬁ'ﬂ%’&m'g&&'m'?g’:'%ﬁ'&‘{' 34'3 AN q&'&’q'%'
(SN

:q&& ) &‘f“"g v\lﬁ MRANRNRELR HA HIZT '@q'ﬁ'&‘&z\i Ay

Gdﬁ'li'ﬁ’\]ﬂ

Los grandes practicantes de los senderos inferiores —“destructores de enemigos”
como los “oyentes” y “autorealizados”— poseen buenas cualidades semejantes a una gran
montafia de oro puro; cualidades como la capacidad de percibir la vacuidad directamente.
Pero estos senderos nunca les llevan a la Budeidad. ;Por qué? Porque carecen del deseo de
alcanzar la Iluminacién para beneficio de todo ser consciente.'”

FREII NSNS FIEIT] €Y TR
AN AYRN LY A T YR R AN N YA TR TN Y’
AR 3% 22 RN AN T PUTRF IR AR
%“’351“iS{ﬂ“Eﬁéfiﬂgﬂgﬁqéﬁéﬁ%ﬂqgﬁmg"ﬂ
ay|

Si consigues este deseo grandioso te conviertes en alguien verdaderamente merecedor
de que el mundo —con todas sus diferentes clases de seres, incluidos humanos y dioses— se
postre a tus pies, tal y como describen los libros sagrados la 1ida de/ Bodhisatva, Entrar en el
Camino Medio y el Montén Raro."” Te convertiras en una clase diferente de persona capaz de
ensombrecer por completo a los oyentes y a los victoriosos autorealizados —practicantes de
los senderos inferiores—. Cualquier acto virtuoso, incluso dar un pedazo de comida a un
pajaro salvaje, se vuelve una practica del sendero mayor, una causa para llegar a tu futura
Budeidad; se transforma en la forma de vida de un bodhisatva.

9

&:&'@N'za3g&‘aﬁ;ﬁ@m'51z«@'gﬁna'ai]"]z?m&'q%'&’ﬁmam:'
anﬁm'g‘;’q&'qgam:z\r@&'g&N'@&'ﬁ&'ﬁ:'qs'q&ﬁa}’:z\i1 g’
@:r@am'ﬁmw%a\’m";am'ﬁ&'@:'ﬁa\'ﬁ::’qs'naﬁﬁ}’:&'m?w



Si una persona posee el santo deseo de obtener la Iluminacién para poder beneficiar a
cada ser consciente, los incontables Budas de las diez direcciones del espacio le
consideraran como a un hijo. Y todos los grandes bodhisatvas le consideraran como a un
hermano.

N\

5:'@‘@?&&&'&%’%‘@‘&qm&u&'&:&'@&'@f&]"qm:‘rxﬁﬁ'o'@:'

\

FIT & 'g‘g:'ﬁﬁa'm'cﬁs\'qﬁ:m

Pero esto no es todo: El gran interrogante respecto a si has alcanzado el sendero
mayor y el gran interrogante respecto a si seras capaz de alcanzar la Budeidad en esta corta
vida, depende de que hayas adquirido de verdad este deseo. Por lo tanto, si anhelas la
Iluminacién, concluyé nuestro Lama, debes habituar tus pensamientos al deseo.

Notas
126 Opyentes y victoriosos autorealizades. Practicantes que adn no han desarrollado la motivacién mas
elevada para obtener la Budeidad en beneficio de todos los seres. Los “oyentes” son llamados asi
porque pueden escuchar las ensefianzas mas clevadas y explicarlas a los demds, aunque ellos
mismos no las practican. Los ‘“victoriosos autorealizados” pueden alcanzar su objetivo sin
necesidad de apoyarse en un gufa espiritual en esta vida, ello se debe a la vasta instruccién recibida
de incontables maestros en sus vidas pasadas.

127 Perspectiva menor. Ver nota 83

128 “Destructores de enemigos”. Los que han derrotado para siempre al enemigo de las aflicciones
mentales —tales como el deseo, el odio y la ignorancia— y asi han obtenido el nirvana. Ver también
nota 83.

129 La Vida del Bodbisatva, Entrar en el Camino Medio y El Montén Raro. E1 manual para bodhisatvas
del Maestro Shantideva ya se ha mencionado en la nota 124. El tratado clasico sobre la visién
correcta del Maestro Chandrakirti, el ilustre filésofo indio budista del siglo séptimo, se abordara en
el tercero de los senderos principales. En cada caso, los beneficios del deseo de conseguir la
Iluminacién aparecen en los versos de apertura. El Montin Raro es una seccién aparte del canon
budista que contienen unos 49 sutras diferentes. Uno de ellos se cita a menudo en las explicaciones
del deseo de conseguir la Budeidad, es el Capitulo de la Lug Profectora (entrada 75); contiene
descripciones elocuentes de los beneficios del deseo y la seccién f 237 es particularmente
interesante.



THE ASIAN CLASSICS
INSTITUTE

Curso I: Las ensefianzas principales del budismo
Las Etapas a la Iluminaciéon (Lam Rim). Nivel Uno

Clase octava

XII. Como fomentar el deseo de obtener la Iluminacion

N\ -

qq,&rw&&&%nﬁam&ém%x

I a segunda seccion relativa al deseo de obtener la Iluminacién para todo ser consciente
describe como fomentar este deseo. Como se dice en los versos siguientes:

SRR ERRCRE LA

IRET SR WA B AR A YA
V"ﬁ“TQEW@“V‘@S'“&ﬁ‘wﬁéﬂ
13“'2‘:’1'ﬁi'”a'ﬁq'gi'ﬂi'iN'Q%QNW

)

ATIFRR R g3

(

N\ -

1%'5]:@@4]@ &'g&'ﬁ%{&ﬁ'&ﬁﬁ?&ﬁﬂ

AN AR RgR gR AR g )

1::'@@':1&&&'@&'&&&'&gq'ngﬁna'&“{ﬂ
BN RYE

(7,8)
Son arrastrados por las cuatro violentas
corrientes de un rio.
Estrechas cadenas les atan a sus actos pasados,



dificiles de soltar.
Oprimidos dentro de la jaula de acero de su
aferramiento a “lo autoexistente”,
Asfixiados por la negra oscuridad de la
ignorancia.

Nacen en una rueda sin fin,

Y en sus nacimientos son torturados sin respiro
por los tres sufrimientos.

Piensa en como se sienten tus madres,

Piensa en lo que les sucede,

Por ellos: intenta desarrollar este deseo sublime.

%‘N"ﬁi"‘%ﬂ"w
1&&:«1‘3%&&'333353'6&1
RA '&"ﬁ&'ﬁ'm&'qwr]
RECER SR T S
RASERERE Y Criaty

IQI&NSJ\' R .q'%.:q

ﬁmq'@ﬁﬁ'&rm\w aX5 3]
[RRa= % 55 SRR

9

-

- -~
]Q%Q'Q"\'Qﬁﬁ'll"al\l'ﬁ'ﬁq& |
GRS
Podemos empezar con un par de versos de La [7da de/ Bodhisatva:

Si el solo deseo de aliviar el dolor de cabeza de
otra persona

Puede traerte un mérito inmenso,

Gracias a la intencién de ayudarle que sientes.

¢Hace falta mencionar el valor del deseo por detener
el inconmensurable dolor de todo ser y llevar a cada uno
al estado de inconmensurable felicidad.?™"



- Y S, . M.
SRR 55% N QN AR'&N GJNI
198 FR A& A R TR
Farmafmgapasas)
. QO 0“0 . . =5
[N ARARITGTH T
\0“0\0 ., . .
RERRAEA AR
El Sutra que Suplicé 1 iradata dice asimismo:
Si el mérito que proviene del deseo de obtener la
Tluminacién,

Pudiera adoptar alguna clase de forma fisica,

Llenaria los mismisimos limites del espacio.

- 151
Esparciéndose también mas alla.

1@&'?«1’41&5:'@'@7@1&&'qgﬁmamq'&’q&mw&ma'qﬁ:z\ru'
,a,,\.&.gm SEES QNE\I‘%"QTQQGJ' ﬂ‘ﬂ “'Sﬂ'“'q\ﬁ,ﬁ“a' é\'ﬁ fg':la' é\:ﬁ
§ﬁ’”a'éﬁ1 &'2“1"’3'é’ﬁ‘%‘g’i“fﬁ'@'ﬁ‘@'ﬁ"1 gq A &
ay q%.q.%qﬂ&i&.aé.ﬁqaa. gi@.gq&.ﬂ.@?aq

Los beneficios del deseo de alcanzar la Iluminacién para todos los seres conscientes se
describen, en éste y otros textos, como ilimitados. Y por ello, aqui tenemos a la multitud de
seres conscientes, todos ellos nuestras madres, arrastradas por la fuerza de las cuatro corrientes
de un rio, todos los violentos sufrimientos. Desde un punto de vista, al actuar como causa, estos
cuatro son: el torrente del deseo, el torrente de los puntos de vista, el torrente de la fuerza
madura de los actos y el torrente de la ignorancia. Mas tarde, cuando actian como
resultado, son: los cuatro torrentes del nacimiento, el envejecimiento, la enfermedad y la
muerte.

.\A‘ ON“O . 0\ . . . . . t . . ., . v .
£33 %ﬁ AR ER YRR WR AR AR FRA I L QYRS YR A
ﬁ’qqnmN@f@mz\mqm‘q%:':m'ﬁ&"m’ang&z\q

Y estos seres que han sido nuestras madres no solo estan atrapados por esos cuatro
grandes rios, sino que eszin atados de pies y manos, por estrechas cadenas, atrapados por sus
propios actos pasados, dificiles de soltar



% a7 =R 55'“'%'/&'éﬁ‘ﬁ'ﬂ“}'”%'Qﬁ““‘i‘@’i'ﬂﬂ"é‘@&'& T
WS FNR ARE DR FR QYA A F QYR YR IS RES
gq&'ﬁfsna‘gﬁ&'géﬂ

Pero esto no es todo, las cadenas que les atan con tanta fuerza no son ordinarias,
como nuestras cuerdas de pelo de yak trenzado, sino que los seres, nuestras madres, estan
amarrados con grilletes de hierro, dificiles de cortar y dificiles de quitar —porque mientras

son arrastrados estdn oprimidos dentro de la jaula de acero de su aferramiento a lo autoexistente que,
no existe—.

%‘Naﬁ%ﬁa"ﬁﬁﬁﬂ@ﬁmqa’ﬁ”ﬁ:{“]"g“‘qéﬁéﬁﬁiq
THRRER |

Y hay mas. A la luz del dia, estos seres que son nuestras madres, tendrian un rayo de
esperanza; al menos podrian gritar para conseguir ayuda. Pero es de noche, la hora mas
oscura de la noche, y en ella son arrastrados corriente abajo por el poderoso tio; estan
completamente asfixiados por la negra oscuridad de la ignorancia.

qgw\_{m&gq'wm] @n'n'qggﬁﬁgqngmqﬁm'@Ngﬁ'&ﬁ'&ﬁ'
SR SR RAR AN

Nacen en el océano de la vida, en una rueda sin fin, una rueda que nunca cesa y en sus
nacimientos son torturados por tres diferentes clases de sufrimiento: el sufrimiento del
sufrimiento, el sufrimiento del cambio y el sufrimiento que todo lo impregna. Y su tortura
Sin respiro esta siempre presente.

"'gq'wm‘m“a’ﬁma'ﬁ’qama':qs\&l';;q&'q%asa'mg&‘gq eS|
Zuandgeandsa) JanaXzud R gRRaraangs ]

a“{q'mamz\rﬁ‘ga:'m'z:lgm'@'&fﬁm«w &'g&&gﬂm«gm'@&r



e . . . o i A o o= 0“0' . .
NFR AL R FA VAN FN ] AN FAIAFR AP AR FA[INA

g P

-~ N S\ -~ - S\ = N N
NN RN TN YR IRFIT VRN IF AR H AR IINQr

<

aRS <A

AR
Esto es /lo que les sucede a los seres, nuestras madres. Esta es su situacion: dolor
insoportable. Nada pueden hacer para ayudarse. El hijo, sin embargo, tiene una
oportunidad al alcance de la mano para libertar a su madre. Debe encontrar el modo y
hacerlo ahora, debe agarrarla de la mano y sacarla de ahi. Y este modo es intentar desarrollar e/
valioso deseo de obtener la Iluminacién. Debe hacerlo en primer lugar pensando en como se

siente su madre torturada por el dolor, acto seguido toma como una responsabilidad personal
el deber de liberarlas a todas, de acuerdo con sus niveles.

%’}]‘qmn&&'ﬁ&’m q&&mm’i&rﬁz\rw@m SEEREECEE S
"%"’ﬁ‘"‘ﬁi'q\ifﬁ”ﬁ"’ﬁ"a"’i""é&’“ ARRT %'ﬂ"’?“’ﬁ"ﬂwﬁﬁ'
%q'%:'%ﬁ'”'§:'§1 -%W:.a ﬁ@qﬁ N'”a'ﬂ'“]%“]'ﬂ' ﬁ@ _&1‘36\‘&13‘
&'ﬁz\r‘g’ﬁmaraaqz«rsﬁ'i'g’%'qﬁ'owg\\_xga'iﬁm'amﬁm@:'q%‘&'
.@r\.g&.q. % i &Eﬁ'iﬁ'lﬁ‘:&lt&l' @Nﬁz\’é’mﬂ?;:%;:&’ﬁqfaga
%:‘E'éqi@z\ma SRS

Para lograr el deseo de obtener la Iluminacién, debe primero contemplar. Para
contemplar le hace falta aprender de otro ser. El “amor bondadoso” es un deseo casi
obsesivo de que todo ser consciente tenga felicidad. La “compasion” es el deseo casi
obsesivo de que estén libres de cualquier dolor. Piensa en cémo se siente una madre
cuando su querido hijo unico esta atormentado por una enfermedad grave. Esté donde esté
y haga lo que haga, pensara constantemente en cuan maravilloso serfa poder encontrar una
manera rapida de liberarle de su enfermedad. Este pensamiento es continuo en su mente,
sin descanso, es espontaneo y automatico. Se convierte en una obsesion para ella. Cuando
sintamos lo mismo hacia cada ser consciente, sélo entonces podremos decir que hemos
obtenido lo que llaman la “gran compasion”.



. o I . Y B e S e ol cae
NRNFHN IYE VR AT FI T NHNIZD mgg:ém%

N\

AQNRRIIF | SN R S| Fpa
SEEE 'g"g:'cgq:'g:’@:@f&&&'i&'&ﬁ'g] %g: QA -gaN Fear
NFRA| NPLARF TR FIRIUAR EN A7 TR R A RS TR
AyauA PR IR FR AR PR ya R WFwaa A FwgR I
Q&&'mag&ﬁqm

Aqui en las ensefianzas del Buda se dan dos métodos para adiestrar nuestras mentes en
esta joya preciosa, el deseo de obtener la Iluminacién. El primero es la “instruccién en siete
partes de causa y efecto”, al segundo lo denominamos ‘“cambiarse por los demas” No
importa cual de los dos uses para adiestrar la mente; es definitivo que conseguiras la
Iluminacién. La manera en que uno debe adiestrarse en este deseo, la manera completa y
sin fallo, la manera que no es comparable a ninguna otra en la tierra, es la instruccién de las
Etapas del sendero a la Budeidad, la esencia de todas las ensefianzas de nuestro gentil
protector, el gran Tsongkhapa. Adiéstrate en el deseo de obtener la Iluminacién utilizando
esta instruccion veraz.

FREI A Frgaraiaagas| TpamamREasR] §
JuamguimuanRaguagu) #qy| 55 SHTE
qﬁ&'i""ﬁ’qi'q'sa““’f@j"I IR IS CR NE |
RENYRR] %{‘E%ﬁ”qgmf’ﬂ

A continuacién se presenta un breve resumen sobre como se adiestra uno en el deseo
de obtener la Iluminacién para beneficio de todos los seres. El punto de partida es
desarrollar un sentimiento de ecuanimidad hacia todos los seres; después se empieza a
meditar en cada una de las etapas, desde “reconocer a las madres” en adelante. Las tres
primeras etapas son, reconocer a todos los seres como a nuestra madre, sentir gratitud por
su amabilidad y desear devolver esa amabilidad. Estos tres actian como causa para
despertar el amor bondadoso, al que denominamos “hermoso”. Este amor bondadoso es
en si mismo la cuarta etapa; es tanto un efecto producido por las tres primeras etapas,
como una causa para obtener la quinta: la gran compasion.

S:.éq.a.a& A ﬂﬂ“iﬂ]&”iaiﬂ ;%:.g. 3 %;\]’ ﬂ‘ﬂ“ gér\g] A



qg'&'&ﬂ %:'E'&'S&'q'gma‘aq&g'&ggx&'qgnwﬁf%m'
afx o) aiarga’a) ga\xz\imﬁq&'@gﬂ]&'ﬁaxq'@aw
SRR RS ing Qa’ gar QPR ARIT AR ZAN GINH BERE REAY

4]
SETATRGRARS| AR AR AR Fry

B TYRS|

)

29 (A4

.

La intensidad del deseo de conseguir la Iluminacién depende de lo intensos que sean
los sentimientos de gran compasién Si encuentras dificil desarrollar compasion, practica la
meditaciéon conocida como “Lama Mirada Amorosa”. Si te esfuerzas en llevarla a cabo y
haces la suplica adecuada, asi como la practica en la que visualizas que tu mente y la de
Mirada Amorosa se hacen una, obtendras bendiciones."”” Esta es una instruccién personal
muy especial para desarrollar la gran compasion. Nuestro Lama explicé que habia un buen
numero de puntos profundos al respecto, pero que no los detallarfa en una reunién publica.

PTG ges TR R R ) R
B EE B
Una vez desarrollada la gran compasion, despiertas una forma extraordinaria de

responsabilidad personal en la que aceptas la carga de trabajar para el beneficio de los
demas. Y de aqui procede el deseo de obtener la Iluminacién para cada ser.

- “ a ~ - N N QA
ﬁ'N:'Qﬁ:'ﬁ&N "5'34 'Q'N'ﬁﬂ"'ﬁ"\'ﬁ{]’ﬂ?)ﬁ'ﬂ]ﬁ'ﬁ\liﬂ'C\]5\'~'~1 QRIAANAR”
SERRECR EES SE IS R CEIIEY SEESS BECE
Q0 - 0Q . . Q . ’“.V . “0 . “ . . . 0\ = .
NRTPHREATIN] ARYHARFAVRTPHIRAIVE I 9
Q . 0\ . . CV . 0R .R. V . . . a . 0\ .
QRN PR ERIN AL LR KR 5&1 RASNIN|  SIARNTRE
. ’V . = . . . . . . . . o . . . Q .
RANHR R TG IR A LE AR FU RN P FANYRT
SERE T
La meditacién sobre la ecuanimidad es como sigue. En primer lugar conduce tus
pensamientos hacia un estado equilibrado, libre de sentimientos de agrado o desagrado
producto de pensar en alguien que para ti es neutral: ni amigo, ni enemigo. Después,
imagina a dos personas sentadas frente a ti: un amigo muy querido y un enemigo al que

detestas. A continuacién piensa detenidamente en el hecho de que el amigo ha sido, en
muchas de sus vidas previas, tu enemigo y te ha herido. Piensa también que el enemigo ha



sido, en muchas de tus vidas pasadas tu amigo y te ha ayudado. As{ conduces tu mente a un
estado de equilibrio, libre de sentimientos de agrado y desagrado.

AN VAN TE A F] PR IR AL R FATR T ARS WA A
gﬂ'w@'@“{iw:ﬂ@&] S 2R8I R A A TP A
TRUAR T INURRAGA S| JARFANARY| YAR YRR
g&'ﬁ'&ma'@m@ﬁ&&saﬂ'z&&'63'@1'1?1&&1'%7&&'&1'&'5&1'@,':1&5;
QAN

Continuas pensando en cémo los seres conscientes son iguales en el sentido de que,
desde su punto de vista, cada uno de ellos desea ser feliz. Son iguales también en no desear
dolor. Son iguales porque cada uno ha sido, tanto nuestro enemigo como nuestro amigo,
en muchas ocasiones. Entonces ¢Quién se supone que debe gustarme? ¢Y hacia quién he
de sentir desagrado? Tienes que seguir practicando hasta que un dia logres un sentimiento
ecuanime hacia todos los seres conscientes, tan vastos como el mismo espacio.

&a'\ﬁ&'g"&'mm'g&'qzﬁm‘m&rqﬁmma'iqmaw‘&m'gn]'aiﬁi'
QA RAW LRI YR F AR QNN T ALE R AN AR HER QY
R Rauaad g fan Qg rans Bavad sk oy
El siguiente paso es la meditacién en la que reconoces que cada ser consciente es tu
madre. Llegar a esta conclusiéon es mucho mas facil si aplicas una linea de razonamiento —

mencionada en el Comentario sobre la Percepcion 1 dlida— cuyo fin es demostrar la regresion
. . . . . 133
infinita de la consciencia. Presentaremos brevemente este razonamiento.

QA=A A D\ D QS AN\ O\
;:.q.ﬁ.gq.q‘.,\q.q.qﬁ.ﬁ.N:.QTRQTQQ.aq.gﬁ.iqw ﬁ'NQ'RﬂTRl'
QA a~ A A D S\ N\ A =, QAN S\ =
Qﬁ'Q]'g'a]q"\q'qq"\Q]'gﬁ'v\lﬁ'ﬂ'%ﬁ'%I R:'QT£‘QSQORQ]'Q.Qﬁ.£.
aa aa - aa - -\ - a
g.&q.xqoqqoaq.gi.ﬁ:.‘ éogoa]q.Rqoq.ﬁomg.ﬁq.5.§.&.§.&q.
Q . . Q . 0\0 . . Q . .R . . Q. . . . o . . . . .
AN ITITAREFERIIFRUGERFT TIPS
RFuR RaRR wrame GRS JRIAI|
Tu consciencia de hoy es la continuacién mental de tu consciencia de ayer. Tu
consciencia de este afio es la continuacion de la consciencia que tuviste el afio anterior. Del
mismo modo, tu consciencia a lo largo de toda esta vida es la continuidad mental de la

consciencia que tenfas en tu vida previa. La consciencia que tenfas en tu vida previa fue, a
su vez, la continuidad de la consciencia de la vida anterior. Puedes remontarte hacia atras



tanto como quieras y nunca llegaras a un punto en el que puedas afirmar: “Antes de este
punto, no tenfa consciencia”. Esto prueba, pues, la regresion infinita de la propia
consciencia.

%‘qas{fiarﬁ]‘q[ﬁx'qm’a’n]'&a'&saq*a?dﬁ'u&'gmmw'&M'&ﬂ
z«rgn]&rq‘%&'&'g&gmiﬂ N'g’q&xi'imq:'g:&'a?ﬁ':ri'g&x1
i‘mwsqa%«g'gag&'&g:&'3':1'&51 FRNYRRARRA RS
RgRa| @'n]%qga'gn'am'ﬂ@:'g:ﬁ'ﬁ&'a“\l'?afﬂ SCORES
TR IR AR YR NS

Entonces, mi vida ciclica debe carecer de principio y los nacimientos que he tomado
tampoco pueden tener un punto de partida. No existe un lugar en el que no haya nacido.
He nacido incontables veces en cada lugar. No existe ninguna criatura cuyo cuerpo no haya
tenido y he poseido todo tipo de cuerpos, incontables veces. Solo las vidas que he tenido
como perro son incontables. Y lo mismo le ocurre a cada ser consciente.

%&'q'il&N'ﬁ'@&'&:’:ﬁ'&'&g&'g'za'n]%q‘@:‘aiﬂ SEREEES

2 N‘g:'a:‘n“}'&'{]:&ﬁﬁn'ig - ﬂ’?“}'@l A1 aq%qsa.% s
S\ A\ A~

X2 AN GNUAR TR TR ES 2|

Por lo tanto, no existe ningin ser que no haya sido mi madre. Absolutamente todos
ellos han sido mi madre incontables veces. Incluso el numero de veces que cada uno de
ellos ha sido mi madre en mis nacimientos como humano es incontable.

%’fg&'z?m&'sqaam'63@&'&:‘5]'&'g:&'aiﬁn'i'v\s:'ﬁcwnsgﬁ'
émm'E&iﬁ&'ﬂq&'sq'aq'ﬁ&'q&'vq:'qm'm:'img’&1

Haz esta meditaciéon una y otra vez hasta tener la profunda conviccién de que cada ser
ha sido tu madre, una y otra vez, en incontables ocasiones.

R ENRE FE Faa a:'“‘%'aga'&mmgq'ﬂ a:'cs\r&a'&:mi'

R

5‘3]’*’“'%’*’né"\%@’“\’“ﬁﬁ'@&'ﬁ“]‘\"ﬁ"'a&"gﬁ'ﬁ'qga*méi'fSﬁ'



ANER TR TIRYTZRRN| SRR g T gqE
ma‘g&‘}‘R‘ﬁf&'ﬂ’S‘n‘an}'@:ﬁ‘{#&‘?fﬁ‘n&‘ é'q'iﬂ'ﬁ:'@ﬂqéa'
3:‘&:'(5\1'&3'34:04'3'?7&1

El siguiente paso es desarrollar un sentimiento de gratitud. Piensa en tu madre de esta
vida presente: empez6 a tener privaciones por mi culpa mientras aun me llevaba en su
seno, las aceptd con alegria evitando todo lo que pudiera lastimarme —incluso la comida
que ingerfa—, se cuidaba como si estuviera enferma. Durante nueve meses y diez dias me
llev6 en su seno y consideraba su propio cuerpo como si perteneciera a otro, a alguien muy
enfermo e incluso dudaba de si le convenia caminar deprisa o no.

n
9
o

& q:'&'a:'m'q'a;‘ﬁ:'gn}'z:!gm'a{ﬁ'aiﬁ':m':rﬁﬁ'éqz\r

op [ opmpm op g REmermES o ntNo ar ¢ guyeit e iple o o o gmo paameas o .
wgRuR] SR ATRs YRR g AR TR TR SR

A

K9
E));,ﬁ =4 (?)‘
N (EVY
I gk
(@]
2 «m

A
n
BT

Al dar a luz, mi madre padeci6é un violento sufrimiento y un dolor insoportable, pero
aun asi sintié6 una alegria abrumadora, como si hubiera descubierto una gema preciosa
capaz de concederle cualquier deseo.

&:’%’3&'5%5:'&41?4&'n]v\a:ré&'qmn'é&'gﬁumz\rqqqm:w:'
NG| FunAgEd] gae) qF] QYT IIET
AN RS LA AN TR FIFR R AR \qa’{ﬁ'm'gﬂ PRy
aga Py

En aquellos momentos yo no sabfa hacer nada mas que llorar y agitar los brazos. Era
totalmente inutil, totalmente estupido. Incapaz. No era mas que un polluelo con el pico
todavia rojo y blando. Pero ella me mecia con cuidado con las yemas de sus dedos, me
estrechaba contra su calido pecho y me saludaba con sonrisas llenas de amor.

SARAR R[N AN | FANRNYN| NI Taqqaaay &
&a'g&'?«’m&'ﬁ&@ﬂ AR VIR FNANAYR| KFATRFA
g



Con ojos alegres me observaba, limpiaba mis mocos con sus labios y retiraba con sus
propias manos el desagradable excremento. A veces, incluso masticaba la comida para mi y
me daba papillas de leche desde su boca a la mia. Hizo todo lo posible para protegerme de
cualquier mal. Hizo todo lo que estuvo en su mano para proporcionarme lo mejor.

- N\ A &\ - - -\ A
i'iQTQTﬂQN.ﬂcaq.q.ﬂﬁ.gq.mq&’.9&].6:.&'2&&.63'&.3(1.%:.
- - & - -~ -~ -
Ry T e L TSP gt g myer Ry

AN HA IR Y ARTIN iNiﬁﬁﬂ]NQ%ﬁ} ’\iﬁi&l &

'Q 0Q . . . . 0« . Q . ’Q'V 0\ . ’Q.V .Q .
NN P AN APRAFFBIASAIRNRT | FFRF NI

a A a A e A = - A =
AN AN Q']Nﬁﬂ’\"’-’\l?%"-l"\'ﬂ'&!ﬁ] ARERNHFRAr

AP T IR < ¢ D L, "R+ Y. Y s
RN &Ry [y 3I& QR4 AR N

En aquellos dias dependia de ella para todo, bueno o malo, alegre o triste, cualquier
deseo que yo pudiera tener recafa en una persona: mi madre. De no haber sido por su
amabilidad yo no habrfa durado ni una hora; podrian haberme dejado al aire libre y los
pajaros o un perro me habrian devorado sin la menor posibilidad de salir vivo. Cada dia,

ella me protegia de cientos de peligros que podian haber acabado con mi vida. Tal fue su
amabilidad.

a:'qa'&’q'q&'@:‘a\l'aq'zﬁmgq'gq'%&':qm'&'qﬁ&&':1&'
n&q&m&q&'@z\m'&:'E]N'g:ﬁq’:&gﬁm'g'na'g?{a'q:'&’ﬁga'
AR NET] |

Y mientras yo crecia, ella me proporcionaba todo lo que yo pudiera necesitar, no
evitando algin mal acto o sufrimiento, sin importarle lo que los demas pudieran decir de
ella. Todo el dinero y lo que posefa me lo entregd, privandose incluso de lo necesario para
ella misma.

. ov 0\ . Q. . .V. . . 0Q QV . . . . 0R . .
R FN IR YU TN E AR QN ER FN QA LRN L RILR
e - -~ QA

XA HE YR HEVER qERaEg A AEan IR A RaRE P
TR FRRS|

En cuanto a aquellos entre nosotros que tenemos la fortuna de practicar la vida
monastica, fue la Madre quien hizo posible que nos admitieran en el monasterio,
haciéndose cargo sin reservas de todos los gastos. Y desde entonces nos mantuvo alli,
entregandonos todo lo que tenfa. Verdaderamente, la amabilidad que ha demostrado no
tiene medida.



FaXA a8 R PUAFRN LWL F AR TRBAYHNFLR | 2T E'

’\:!N'ﬁ'&'&!:'ii”\'%5\'%5\'21’!\!'&:‘5\&’N:'i‘{]:&‘Qﬁ'ﬂ&'ﬁ!‘,’ﬁ:&!1 ES
AN N\ - - Q& VQ

aRA AR A IR NN FF AN IR T Y F AR AWV LA

Er\]&'&’&'@&r:m':q“{n]&r?é'amz«rg'&'%&N'@'&:ﬁ'&g&ﬁ&'ﬁm'?S'
AN [ N\ N\ N\ e Tt

ARRANNEGRRFIN AYRAAYRRFRE TR AN DFRN A

. Q o\
Calhau)

Y esta no es la tnica vida en la que mi madre actual ha sido amable conmigo. Me ha
colmado de amabilidad, de gran amabilidad, una y otra vez, en muchas vidas previas. Y no
solo ella; cada ser consciente ha sido mi madre en mis vidas pasadas y entonces no se
ocup6 menos de mi de lo que se ha ocupado mi madre presente —solo que las transiciones
desde la muerte al nacimiento no me dejan reconocer a estas madres ahora—.

ﬁaa%ﬂﬁéaiﬁqﬁ@m&’q&’qi:1 S/.ég.g&’.;:.,\:.a.a.m.%:.
QF QAN %ﬁ'@&'&"g‘%ﬂﬁ:’%ﬂ]&'N'Q?N'@R'@N'N’\'i&'
TR~

Ved también, concluyé nuestro Lama, de qué modo cualquier animal —un perro o un
pajaro, incluso un diminuto gorrion— muestra afecto por sus crias y se ocupa de ellas.
Observandolo podremos entender qué clase de amabilidad nos ha prodigado.

PaETR J= 'a:m’{n}‘&'iﬁnaiaqaw RwRRF PN
AR o RARS LN 'ﬁgawiq’:inqﬁ R HTTEA & Pa@x’
SR HAERA LA NG rcq&rgqngmmﬁaqmi’mwm ftaal
aﬁ.qa.&ia.%.aﬁ.é.ﬁ&rquq.Q]1

El siguiente paso para conseguir el deseo por la Iluminacién es hacer crecer el deseo
por corresponder a tanta amabilidad. Entonces, cada ser es mi madre y desde tiempo sin
principio me ha prodigado su cuidado amoroso una y otra vez, repetidamente. Sabemos
por lo que se ha descrito que cuatro corrientes poderosas les arrastran al mar —a la vasta
extension del océano de la vida ciclica—. Se ven atormentados sin descanso por los tres
tipos de sufrimiento y los demas padecimientos. Su situacion es desesperada.



S g'a:m%‘ﬁn]'q“r:’a'ﬂ&'@'&%‘mmﬂa'na'mz\rgg&’ﬁ‘naqi
‘S'm:'ix'z?!&&'qa'qgﬁ'q\ag@'&'m&ﬁm'aiﬁ'sa'ﬁﬁqzmq1

Y aqui estoy yo, su hijo. Precisamente ahora tengo la oportunidad de rescatarles del
océano de la vida ciclica. Imagina que me limito a sentarme y dejar pasar el tiempo sin
pensar en ellos. Serfa la mayor bajeza en que puede caer una persona. Una verdadera
verglenza.

EREEEEEEEERS IR S R SR EREE ST S EC
‘Hq N"E'Qﬁ% Q&Q%Q% g&.&.& ‘x.q x5 iR'g ﬂa]q%qmq’\‘ﬁ ﬁ% 3\
q‘a"&'&?{q'@'qgg&m&q RN F VBN 3 TR T TR T IR T IR
RS %:“]"‘"E“"53*"‘"3ﬁ’ﬁ"~'ﬂ“’“@“TS}S&T“"‘R'Q@’3‘{5*"5'
QA

Ahora mismo les podria dar algunas de las cosas que anhelan; comida, ropa, una cama
para dormir, lo que fuera. Pero solo seria felicidad temporal en la vida ciclica. La forma mas
elevada de devolver su amabilidad es llevarlos al estado de la felicidad ultima. Por ello, debo
determinarme a que cada ser consciente llegue a disfrutar de felicidad absoluta y sea libre de
cualquier forma de dolor.

%W‘Q&NsiqaﬁqmaﬂaﬁﬁngﬁﬂmG\’,ﬁ%l aqoqu'§~.
TR EHUR AR BEERETEEE SEe RS TIEEE L
g:":”ﬁamg&na'gqngm'\q'tgn]'c?li1 q‘{ﬁ'gﬁﬂ%‘:m%’ﬁ'gﬁn%na'
SRR AN LRy T g
A AR

En estos momentos, seria absurdo afirmar que los seres disfrutan de alguna forma de
felicidad pura —ya que ni tan siquiera tienen felicidad impura—. Cualquier cosa a la que ellos
llaman felicidad es, en esencia, solo dolor. Quieren todo aquello que es deseable, pero no
quieren saber nada de hacer buenos actos para obtener felicidad. No quieren lo que es
indeseable, pero no les interesa oir hablar de abandonar los malos actos que producen



dolor. Actian al revés de como deberfan: no hacen lo que deben, pero hacen lo que no
deben. Asi, mis ancianas madres queridas, estos seres conscientes estan hechos para sufrir.

...Q%.ﬁq‘.a&N.Si.qa.q.ﬁ:ma.qa.%.z&N.sﬁ.ﬁ:.ﬁi.i.%.&.ﬁq.I
fgq'mam%a'%n] G EREERN S ISR SR bl
q§m'§:'§q'n§m'§'§'s&&'33'3:’504'6{%'&'3:'1 gmnamg&%q
IR R TN 'gﬁ'g&i‘m SRS R RS Uy
ﬂq&‘sq'ngﬂ

Cuan maravilloso serfa si todos pudieran encontrar
la felicidad y la causa de felicidad.
Deseo que puedan. Haré que la tengan.

Cuan maravilloso serfa si todos pudieran estar libres de

dolor y de la causa del dolor.
Deseo que puedan. Haré que lo logren.

Deja que estas dos corrientes de pensamientos corran por tu mente, medita en ellos una y
otra vez y llegaras a sentir con intensidad el amor bondadoso y la compasion.

WRRBA A NHFFINNIT PRI AL NI A RN G [z
3533 HRE NN FHN TR &N '&:‘21"&’3’3;&':1‘@'3'@@:@5'@:'
%%\%ﬁ@& 'RQN'@Q] g«]ﬁa 5ﬁ.&ion&’ %QS'QNN"'*M]“')XiN'a"é:'
g RRFFARARFHA N W ‘S QYANAIR’
IRNY TRA P FNF WL &:'m’%i'gﬁ,&nﬁ:&'m&ga{msﬂ‘a‘
ma'[ga'%&:%ﬁmmmum@q'ij

Algunas personas podrian argumentar “:Por qué deberfa adoptar la pesada carga de
liberar a todos los seres conscientes? Ya hay muchos Budas y bodhisatvas para guiarles en
su camino”. Dichos pensamientos, no obstante, son del todo impropios. Son indignos. Una
vergiienza. Es como si tu madre actual padeciese hambre y sed y esperaras que el hijo de
otra madre le diera de comer y beber. Es a ti a quien ella ha cuidado, y la responsabilidad de
corresponder su amabilidad es toda tuya.



SR RNEN N'sﬁ'a&&'sﬁ‘ﬁ& ’a’q'& BEGES ‘&'mq'g:m'&:ij’g&'
a:1 %ﬁ‘ﬂﬁ]‘}{q‘m&z‘lsﬁigcﬁa&’a’*%ﬁgﬁmgi‘\’
QNEN mzq'kg:q'ﬁ 3T ﬁa‘gqmq'n}é‘n'%&x:z\r@&g:iz A"
AEAY VAR RAN AT R 'R:'ﬂ"%ﬂ]‘g&‘@&’i‘ﬂﬁ&‘ﬁl&‘q 1

Lo mismo sucede con todos los seres vivos que, desde tiempo sin principio, han sido
mi madre innumerables veces y en cada una de estas ocasiones me han cuidado de todas las
formas posibles con la amabilidad de mi madre presente. Devolver su amabilidad no le
corresponde a nadie mas que a mi; ni al Buda, ni a los bodhisatvas. Es responsabilidad mia
y solo mia.

z?lawesq‘:ﬁn'ﬁ:‘fgq'qs:gqnﬁm'ﬁ:gm‘q&éﬁ&ﬁqﬁqmﬁ]@q‘
QURATE AN LR VAN FF TR T TR T IR T IRER L NRR R
TRaygaEs| gq'ngcd'amrss'ﬁ:'gmnw:':'R:'nﬁn]'g&éﬁ}
A NRN FN Y AR QAR R RR RIS F& WA Fay -
q&&'ﬂ‘ﬂq&'sq@ng’&‘

Alguien tiene que hacerlo —asegurarse de que cada ser tiene toda la felicidad y ningin
sufrimiento— y este voy a ser yo, sin depender de nadie mas. Yo mismo voy a ocuparme de
que cada ser tenga toda clase de felicidad. Yo mismo haré posible que se liberen de
cualquier dolor. Yo mismo les llevaré al estado del Lama, el estado de la Budeidad. Medita
enérgicamente en estos pensamientos; esta es la etapa denominada “la forma extraordinaria
de responsabilidad personal”.

e g VAN "’ﬂﬁ";\q‘:"ﬁ"é'a R REE S EER LR
|Raa53 TRAT IR ARE AR FN WU N AT [KFRYRFNAT
ﬁa‘]&]’ﬁsi1 %.%.N:.ﬁq.q,\.‘g’q‘&rna.&:z\ré&].w.q.‘%q.‘.m.&]’ﬁ.;}.
A TRAN QRS Y URRRS| IR FN PR VRN HN T F A= 3E 3
LFapaags 'gqﬁ,'a'nm:'gq&'ﬁf?fﬁ%& RRA PRSI S TR

aiﬁ'ma'“{q‘gma'i&rmq



Quiza pueda llegar a desarrollar esta intencioén tan noble, pero lo cierto es que soy del
todo incompetente para dirigir a una sola criatura a la Budeidad —y mucho menos a todas
ellas—. ¢Quién tiene esta capacidad? Sélo un Buda plenamente iluminado. Si yo puedo llegar
a ese mismo estado, por definicion habré llegado a la perfeccion tanto en beneficio propio
como en favor de los demas. Entonces, cada rayo de luz que emane de mi, tanto si es un
acto de mi cuerpo, de mi palabra o mi pensamiento, tendra el poder de realizar los anhelos
de incontables seres conscientes.

S xteroxd vap N, . %.. ol o N eptae Y, - S —
AN VAN SN TR T NF Y VRN HU Y RILF G g\_f:!
A = -~ N\

%ﬁi*{qqaq‘% .iz\].@R.S.%,&.isg.éq.ﬂ.&&N.QSN.&.&.Ni.q.

IS

Asi, para beneficio de todo ser consciente, haré cuanto esté en mi mano para conseguir
este gran objetivo —el estado de un Buda— lo mas rapido que pueda. Piensa de este modo y
haz todo lo posible para desarrollar el deseo genuino de alcanzar la Iluminacién para cada
ser consciente.

¢

5:':?1&1&'3:’;—;{:1&'&1:&'@N’éﬂ'ﬁ%&f{&'ia:’{qw:'qt:lﬁ‘aiﬁs
qgg:‘:!&'mN&'J\'zq'ﬁsdqi'&':;;:‘:1Q'qﬁ'mﬁ'm&'aqm&'a&i

SNSNESENS

Mientras practicas estas meditaciones para desarrollar el deseo de obtener la
Iluminacién, también puedes reflexionar en el hecho de que al obtener la Budeidad,
automaticamente obtendras todo lo necesario para ti. Nuestro LLama mencioné que en la
exposicion del Noble Tsongkhapa de las Etapas del sendero este punto queda claramente
indicado y ello ha sido muy beneficioso para impedir que una persona caiga en el camino

3
1’1161’101?.1 4

g.qu\].& i‘“]qii@ﬁ‘i”“}ﬁ&a%‘g%im q.‘a .ﬁqn &\]iI

X5 E2 Y gaa R R MYA PG YR AR QSR Ay
R ENR IR %3'5:1'@'&‘1&z«rsq'a&N'Sﬁ'ﬂ'ﬁ'm'ﬁ:'«gqq{ﬁ'ﬁf
QRN R A SN

Las tres primeras de las siete etapas que conforman esta instruccion de causa y efecto
proporcionan el fundamento para despertar la gran compasion. La “hermosa” forma de
amor bondadoso surge como resultado de esas tres, por lo tanto no hay una instrucciéon de



meditacion especifica para ello.””” En su lugar, uno debe meditar en el amor bondadoso que
desea toda la felicidad posible para los seres.

graaRR| §RE| YARaa AR a5 AT E THR DTN
i\‘m&'qgﬁ'ﬁ‘:’w%'%'3q'z?]'qu\rgﬁs\1 m&'?\&'m:'gm'g@:'q“:'

n“}m&'%z?i&z\i‘gmafg’q'qi]"ﬁq'1 5:'@:1'@7&&&1‘%"&@04'q'ﬁm'
G| &%q'gﬁ""a'ﬁ"i““%a'qil:’@&ﬂ

El amor bondadoso, la compasion y la responsabilidad personal extraordinaria, son
aspectos de esa actitud de esforzarse por beneficiar a los demas. El deseo de conseguir la
Iluminacién, es su resultado. Los trabajos sobre las Etapas del sendero tienen una
estructura parecida.

Los senderos para personas de capacidad inicial y media son preliminares para
desarrollar el deseo de conseguir la Iluminacion. La ensefianza sobre cémo meditar en este
gran deseo es la etapa principal. Para concluir, siguen las secciones sobre las actividades
del bodhisatva —consejos para poner en practica el deseo de llegar a la Iluminacién—.

5:'@:1’@#&&&'g’:'na'ﬁn&rg‘ixmmﬁﬁ@&'ﬂﬁ&'ﬁ:'1 g’i‘ng'
ii’zqz«x'ﬁf’t‘f’n"@ﬁmag&m'@N'ﬁ&'@&'@"a"g:'ﬁ&fm

Cuando practicas con el propésito de desarrollar el deseo por la Iluminacién, deberfas
adiestrar tu mente en la naturaleza basica de este deseo y en sus diversos atributos: estos
son, las veintidés formas del deseo, la distincién entre el deseo que aspira y el deseo que se
implica y otros."

. oS R Vo 0 8 g . . SN . 9. . o
R EFIP VAN RF AR AR HATRA AR RTINS T ERER ]
RN N SR GRS P S CE I S

- A~

ol FNRRIAN]

Esta joya preciosa, el deseo de obtener la Iluminaciéon para beneficio de todos los
seres, es la esencia misma de las elevadas ensefianzas de los Budas vencedores; es la
contemplacién principal de cada uno de sus hijos, los bodhisatvas. Tal y como la 17da de/
Bodbisatva relata:



ﬁ&'&fm'&"&nﬁmnmm
3R NI R Y AN
FRTPRRY Al

Es la mas pura esencia de la mantequilla,
Extraida al batir la palabra santa.

CARS
1:1}{@1'm'i'&a'm'ﬁ&]’m'&éﬁm'v? 1
@:rﬁqc:'gam'ﬁ&'q%%ﬁ'rdqna'q%qm1

También leemos

Los Nobles Sabios que lo han considerado durante eones,

. 137
Saben de sus beneficios.

@N‘ﬁi" qa&'&ﬁq"é’:'ﬁ‘m'iq‘ii’&gﬁ‘] Q&Nngﬁ'ﬁqaﬁq'
maq'@'%:\a:'% GREESH %‘@R'@N'g&'gm'z;m'ﬁnq’:f’g&z«i1
ﬁq'éq'ﬁ&&'&?&fﬁ}'@ﬂ}&'ﬁ&'&%mgaéﬁ] BNTYRN| E IR

P . . S PR Vot S Wi e . "o . . .
SHNFHANFRIZITNNNRG{A 'S RGR G N TRIN TS TS
mq:ng\rﬁ&'@&%m'ﬁ'mqﬁmum a:'sn]'g:'ﬁq'm'%iifn'

A3 RTA SR G A g PR yI |

Nuestro gentil protector, el gran Tsongkhapa también compuso las lineas que empiezan:
“Viga maestra del sendero mas elevado, el deseo...” y concluye con “...los principes
bodhisatvas sabiendo esto/Hacen de este deseo que es como una preciosa joya, su practica
principal”."” Lo que el Noble que todo lo conoce describié como “practica principal” era,
ni mas ni menos, este precioso deseo de obtener la Iluminacién. Por lo tanto, si queremos
convertirnos en seguidores del sendero mayor hemos de adoptar como nuestra practica
principal el deseo de conseguir la Iluminacién.



%‘:' =g N'ﬁ&@'ﬂam'ﬂ]’i"’déﬁ'@ N’%&' i'&'i“aﬂ'“'éﬁ@’\’q’
| g:'@n'ﬁfiiamm'53‘3&'&553&'2@ 15:'Q&&°q§'m'gq&'

rsRagisas Guapgusiiasag |

Hoy en dia, cuando te acercas a alguien y le preguntas cual es su practica principal, te
dira que medita en alguna poderosa deidad tutelar; no encuentras a nadie que diga que su
practica mayor es meditar en el deseo de obtener la Iluminacién para beneficio de todos los
seres. De hecho, es incluso bastante dificil encontrar a alguien que se dé cuenta de que este
deseo deberfa ser su practica principal.

RSB SR B ES q&a‘ﬂ&'ﬁq R&E
AR IR gRN] FNRFR| QIR ]
AR ARRN| QR B USR] HAHIIZ @'F"Wnﬁ*'&”“}“
Sk %""":"\g""i'&'ﬁ“'é\l'ﬁ'éﬁ'?i'i"""ﬂq"'ﬁ“'@'&ﬁ‘“’iéﬁ'
IRIRIWR AR RTINS

Vemos personas que a cualquier cosa le llaman practica principal: el Ritual de
Eliminacién para deshacerse de malos espiritus, el ofrecimiento del T¢é Dorado, el Embrujo
para terminar con cualquier Disputa Maligna, el ritual que denominan Detener todos los
Perjuicios, el Embrujo del Cordero, el Embrujo del Caballo, el Embrujo del Mono, el ritual
para que Cesen los Problemas, el ritual para Cortar la Mala Suerte al final del Ciclo de Doce
Anos, el ritual para Impedir que la Oraciéon de los demas se Convierta en Maldicion, etc.
Estas practicas son tan nefastas que hacen que te parezca bien incluso cuando alguien te
cuenta que su practica principal es todo lo relacionado con una deidad tutelar.””

WRYRURSG|  MARRGNRABFIRATR] BRI
qi‘:a'@'ﬁ'ﬁ'@&‘ﬂ g:'aq‘ﬂ yaX| 355 am'&‘ﬁ‘éa'm'ii’q&'
T SREREN R Ay SR AR R Fameargsrsay
X 2 A|RE A B HER G

También vemos un buen nimero de tratados que se estan haciendo populares en
diferentes localidades y que no parecen ser mas que fruto de la imaginacién de alguien: La
Cuerda de Joyas para los Atados por la Sangre, la Cuchilla de Oro para Confesar los
Pecados, el asi llamado Sutra del Perro, el Sutra del Lobo, el Sutra del Zorro, el Sutra del



Oso, el Sutra de la Serpiente y tantos otros. Sin embargo, ninguno de estos tiene un origen
legitimo en absoluto.

A~

T I Y T G G RN AR FRR A E |
:m'q’{a\'&‘xﬁ'ﬁ'qsa'm]'a“\r?ifn]z\ma'@:'ﬂqﬁamam‘{'ﬁ:1 -GS

53&?{1 2&'&'@%’@’&“{] &§§°qﬁm‘ﬂai'M'§qN'm' @N'QN'&%
YN YRR IR AR ES IR SR AF W HRARR B

=y

Si realmente necesitas un texto que te haga confesar tus malos actos, debes dejar de
perder tiempo con escrituras falsas y esfuerzos absurdos como estos. Los Vencedores, a
través de sus enseflanzas publicas y secretas, nos han proporcionado una cantidad mas que
suficiente de tratados fidedignos: El Sutra de los Tres Montones, el Sutra de la Medicina Sublinme,
el Sutra de la Gran Liberacion, €l Sutra del Eén Afortunado y otros parecidos. Son esta clase de
textos, dijo nuestro Lama, rigurosos y de origen legitimo, los que necesitamos para llevar a
cabo nuestro estudio y recitaciones.

wReAGuT VRN Q| JREATINNANATF| EFFR AR
N:N'@N'?{N'?{q]&'&n‘s,’q'wﬁ&wsq'z&&'53'@7‘{5'5'&:&1'@&'
F 2R GR 3 §A AR WS ANAWR R R FI NN A RS 3
quIER| gqm&':15&‘:1'6&'0\1&'{::’&'&'&5"61 %‘ﬁ]ﬁ'ﬁi}'
TR IyRAgVIT TR g IR gR T Ry
§:'n3'32&‘i’1 ﬁ"a’"i’@"@“‘ﬁ'@m"3‘5"&"‘%‘“‘%‘*‘52&'
O AVERNARELE

También algunos piensan: “Pero, yo ya fengo el deseo de obtener la Iluminacién,
después de todo, cuando empiezo mis ruegos siempre recito la oraciéon al Buda, Darma y
Sangha'*! con el deseo de alcanzar la Budeidad para poder ayudar a todo ser consciente”.
Sin embargo, solamente se expresa el anhelo de conseguir el deseo de obtener la
Iluminacién —no es mas que una oracién para conseguir este deseo— No es el deseo
mismo. Si lo fuera, alcanzar el deseo de obtener la Budeidad seria la mas facil de todas las
practicas virtuosas que, supuestamente, intentamos llevar a cabo. Y por tanto, concluy6
nuestro Lama, debemos conseguir este deseo verdadero sumergiendo nuestras mentes en



los adiestramientos antes descritos, uno tras otro, siguiendo cada una de las etapas, por
orden.

XIII. Como saber cuando has encontrado el deseo de obtener la Iluminacion
- - - N QA A~ O\ -~ N\

ﬂ]ﬁ&'ﬂ'&&l\l'ﬁ'ﬁl\lmq}ﬁﬁ'i‘ a‘&"R&'ﬁ"\ﬁ'ml\l'ﬂ"ﬁ:&ﬂ'm3\1"\3\1'
- - ‘: N\ - (SN - N\ -
5'@:'&&]&'@&'@@‘@“&0\1'(5\1'\'1 &ﬁ’\'ﬁ%’ﬂ QQ'Q'Q]SN'QQ'@'&]'
-~ A - N -~ a A A
ﬁﬁ'i’@ﬁ':ﬂ'&'ﬁl\! I g'm&'gn]'n'gm'g:n'm';ﬁ'sq'@:'&'naﬁ'n&'

- - -~ N\ N\
g'&! 'ﬁ"-'\'ﬁN'Qﬁi'ﬂ'm'\qu"\KNﬁ'@'&1

A qui llegamos a la tercera y ultima secciéon de nuestra explicacion acerca del deseo de
obtener la Iluminaciéon: como darte cuenta de que, por fin, lo has desarrollado. Este
tema se cubre con toda riqueza de detalles en varios trabajos incluyendo las dos
presentaciones, breve y extensa, de las Etapas del sendero a la Iluminacién, en las cuales se
utiliza material del primero de los Estadios de la Meditacién.'* Para abreviar, supén que una
madre ve que su querido hijo cae en un foso de ascuas de carbon ardiente. El fuego quema
su cuerpo y, no pudiendo soportar la escena ni por un segundo se arroja ella misma a
rescatarle.

aq';f‘q‘ﬁ&&rsq‘gaq&rqﬁa‘m‘ﬁ:‘:g'&’:ﬁ'ﬁﬂ}ﬂﬁ@q‘a’ﬁ'g]q&'aﬁ'
a & a~ - A o
QNHFRAAHIINIRNIIRR|  NRIFRANIIIREY
~ a & a A e O\ A o
IR RN H R R PR RIRRF D F I A ANy
N\ - A = ‘\V N N\
AR FIRFR NN F R F N YR

Todas las criaturas del universo, todas nuestras queridas madres se queman del mismo
modo en el insoportable dolor de los tres reinos inferiores y en el circulo de vidas en
general. Cuando no lo podamos soportar un segundo mas, cuando finalmente sintamos el
verdadero deseo de alcanzar con la mayor celeridad la Iluminacion total para ayudar a cada
ser consciente, entonces —concluyé nuestro Lama— podras afirmar que has conseguido el
deseo de obtener la Iluminacion.

Notas

130 Hace falta mencionar. .. Cita en f 3a de este texto para bodhisatvas (entrada 71)

131 57 el mérito. . .Cita £352b de esta ensefianza del Buda (entrada 11).



132 Mirada Amorosa. 1a forma divina del Buda que representa toda su compasién. La prictica
mencionada se puede aprender de un Lama cualificado.

133 Comentario sobre la Percepcion Vilida. Famoso tratado que forma la base para el estudio de la
légica formal en los monasterios budistas. Fue compuesto por el Maestro Darmakirti (630 después
de Cristo) como explicacion al Compendio sobre la Percepcion V'dlida, escrita por el Maestro Dignaga
(450 después de Cristo), gran predecesor de las tradiciones de légica budista. El razonamiento
citado se encuentra en el segundo capitulo, la “Prueba de la Infalibilidad”, que empieza en la linea
142 (f 108b—109a, entrada 22).

134 Impedir que una persona caiga.. . Explicaciones acerca de estos beneficios aparecen en el trabajo de
Noble Tsongkhapa en el f 182—6 y 189 (entrada 61).

135 Amor bondadoso. Significa considerar a toda criatura como algo tan hermosos y querido como un
hijo tnico. Este amor bondadoso es distinto al que se menciona en el texto.

136 Veintidds formas del deseo. Estas metaforas se encuentran en el £2b de la Joya de Jas Realizaciones (ver
nota 69). Aqui, el deseo de obtener la Iluminacién se compara a la tierra, al oro, al primer dfa de la
luna, al fuego, a una mina, a un alijo de piedras preciosas, al océano, a un diamante, al rey de las
montafias, a la medicina, a un gufa espiritual, a una gema que concede los deseos, al sol, a una
cancion, a un rey, a un tesoro, a una carretera, a un corcel, a una fuente de agua, a un dulce sonido,
a un rio, y a una nube. Cada metafora representa un nivel diferente de experiencia del deseo de
obtener la Iluminacién. El venerable Lama de Chone, Drakpa Shedrup (1675-1748) presenta una
explicacién concisa de cada una de ellas en su comentario (p 45—6, entrada 13).

La distincién entre el deseo de obtener la lluminaciéon que “aspira” y el que “se implica”, se
describe como la diferencia entre querer ir a algun lugar y empezar a andar de verdad con la
determinacién de llegar a ¢él. En el segundo caso, uno ha tomado los votos formales del deseo y
actda con la intencién consciente de obtener la Iluminacién para todos los seres conscientes. Ver p
109-110 de entrada 31, comentario de la Joya de Kedrup Tenpa Dargye (1493-1568), un
renombrado erudito de Sera Me.

137 Los Nobles Sabios que lo han considerado. . La cita se encuentra en f2a; la referencia precedente esta
en £.7b (entrada 71).

138 Su prictica principal... De la versiéon breve de las Efapas del Sendero (p 310, entrada 63). El
contexto entero es como sigue:

Viga maestra del sendero mayor, el deseo;
Fundamento, apoyo para los de las actividades poderosas,
Elixir alquimista para convertir las dos acumulaciones;
Mina de oro de mérito, llena a rebosar de bondad.
Los principes bodhisatvas, sabiendo esto,
Hacen de este deseo, que es como una joya preciosa,

su practica principal.

Las “dos acumulaciones” son el conocimiento y la virtud, que producen los cuerpos de un Buda
(ver nota 32).

139 Ritual de Eliminacién. No se han localizado los textos clasificados.

140 Sutra de los Tres Montones. ... Estas cuatro ensefianzas del Buda se encuentran en las entradas, 39,
21, 33 y 10 respectivamente.

141 La oracion del Buda, Darma y Sangha. Una oracién tradicional para tomar refugio y desarrollar el
deseo de obtener la Iluminacién, es asf:



Voy por refugio hasta que alcance la Iluminacién
Al Buda, Darma y la Sangha mas elevada.
Por el mérito de dar y otros buenos actos hechos por mi
Pueda convertirme en un Buda
Para ayudar a todos los seres conscientes.
El Buda, Darma y Sangha se explican en la nota 110.

142 Estadios de la Meditacion. Esta cuestion la explica el Noble Tsongkhapa en f 89-92 de su breve,
Etapas en el Sendero (entrada 60). En su version mds extensa f 191-202 (entrada 61) cita las Estadios de
la Meditacion, un tratado en tres partes del maestro Kamalashila, maestro budista del siglo octavo
(entrada 1). Kamalashila era conocido por defender con éxito la ensefianza budista india de la
meditacién en presencia del rey tibetano Trisong Detsen. Sus oponentes eran monjes chinos que
sostenian, equivocadamente, que meditar en la nada era beneficioso.












THE ASIAN CLASSICS
INSTITUTE

Curso I: Las ensefianzas principales del budismo

Las Etapas a la Iluminaciéon (Lam Rim). Nivel Uno

Clase novena

EL TERCER SENDERO: LA VISION CORRECTA

XIV. Por qué necesitas la vision correcta

- .

YA LWL A LR Y IR A Y AN| SR TP FE R

FaE43|

legamos ahora a la tercera de las cuatro partes que componen el cuerpo principal del

tratado: la explicacion de la vision correcta. Tiene cinco secciones; la primera, donde
se explica por qué es necesario meditar en la vision correcta, se expresa asi en el siguiente
verso del texto rafz.

YR G A |

-

1
Reragrgr ga fnrafuagas
@ﬁmgqqﬁm\ R g
RERE3 QAT UR RN RS

13&':1‘&3&':@51
)

Puedes dominar la renuncia y el deseo por
la Iluminacion,

Pero a menos que poseas la sabiduria
que percibe la realidad,

No podras cortar la raiz de la vida ciclica.



Esfuérzate en los medios para percibir la
interdependencia.

e 23R B e R R
@&'&:}'ﬁ:‘ﬁ'ﬂgqﬁ EN'q§:'g:'ﬁm&'3\1’:11:«1‘21:1&"3'5m‘?‘é&‘
RRR PR A RES PR8N PFF JR G YR Fasmy RS
TR AN

Lo que dice el verso es lo siguiente: “a menos que poseas esta profunda vision correcta de
la vacuidad” —a menos que tengas la sabiduria que percibe la realidad o verdad ultima— no
podras eliminar la raiz de la vida ciclica, es decir, aferrarse a una “entidad autoexistente”,
por mas que te esfuerces en la renuncia perfecta y en el deseo por la Iluminacién (y las
demas practicas del “método”). Es asi porque dichas practicas solas no actian como
antidoto directo contra tu aferramiento.

- a0\ - - - N\ A
335 3NN WA RR X B RAR KR AR NAA DA AL LI R JAT
3 «3‘3 FYANGRIAINNT QINHRANG =T
B3 EN AR AE FF AN %‘v\lq'aﬁ'gaw‘q‘sfm'ma'a?'izxm‘ﬁq
Eqa&q@q‘qﬁq&&q@%&’cq&'m:'a“mﬁm1

Y esto no es todo. La persona que carece de esta profunda visiéon podria alcanzar
varios niveles hasta llegar al primero de los cinco senderos del vehiculo mayor, el sendero
de acumulacién, valiéndose solo de la renuncia y el deseo por la Iluminacion. Pero no
podria llegar mas lejos. Si fuera un seguidor del vehiculo menor, ni tan siquiera podria
alcanzar el segundo sendero de esta categorfa, el sendero de “preparacion.”'*

%qﬁ&] ,3&% i"aﬁ‘;i mmgna qﬁ%’q‘z\! iaq.‘ é i%’,\m EXReY i
g\_/i Ql &'%&N'QK'QZSQN'NRC'] AR N'Sﬁ'&@ﬁ'ﬂ@%&'
Q‘I]"W'@‘RQNN“WM

En cambio, supon que tu mente esta colmada del pensamiento de la renuncia y del
deseo de obtener la Iluminacion para cada ser consciente, y ademas abres tus ojos a esa
vision profunda. Entonces si serds capaz de obtener los diversos niveles y senderos del
vehiculo mayor, desde su segundo sendero (también denominado “preparaciéon”) en
adelante. A partir de este momento todo lo que hagas adquiere un poder muy especial que
te traslada al estado de libertad y conocimiento absolutos.



o N 1 Ny 1 g * . S . .. S .
<R SN A AR AR R RV A FA AR TN R RN

SEE SRR AR B KBRS R S R o
gﬁ"&'qﬂﬂﬂg‘ﬁ”aﬂ(ﬁ%ﬁq’éﬁa}’“] Q]N’Qﬂ&’i&’ﬂa'ngrgi'
ARUR R YT INPURLE|  JWR AR AN FRIA R
i Ead g aai gy |

Todos los aqui presentes nos hemos determinado a liberar a los seres conscientes pero,
a menos que encontremos un modo eficaz para hacerlo, no sera mas que una noble
intencion. Por ello, ya desde los mismos inicios debemos enfocarnos hacia esta perspectiva:
“Voy a encontrar el sentido dltimo de la vision profunda que corta la raiz de la vida ciclica”.
Existe una clase de visién correcta denominada “mundana” con la que percibes la ley de las
acciones y sus consecuencias. Esta vision, por si sola, no es suficiente. A nivel dltimo esta
vinculada, por cierto, a la vision que comprende que no existe una entidad autoexistente.

nﬁq‘&ﬁ%’q&'ma'fg:]'ﬁ'ﬁﬁ'ﬂ&'@"&’m'ﬂ'ﬁ‘%ﬂﬁ:'&'qﬁqng"&&%
q&&'ﬂgﬂ\&'ﬁ@ﬁ"q’{qqa:’?)’q'&1’:&%}’:‘:@%1 "9’5'84’:&':1‘5'%:1‘
IHWEHAEN FERE DTSN HAT AN

S5 D AT H 1

Algunos sabios no budistas pueden alcanzar un estado de meditacién profundo y
unipuntualizado —y obtener los ocho niveles de concentracién y la ausencia de forma'*'—.

Pero les falta la vision correcta que les permite comprender que lo autoexistente no existe y
como consecuencia de ello ni siquiera pueden reducir un poco las emociones dafiinas —y
mucho menos eliminarlas—. Como dice el sutra llamado el Rey de la Concentracion

R 35 SR H B FR B I=

Re R a5 gy aa&ias)

ReR B8 AR B Fr ey

A F ARG LU T Y

(TRarRS)

Los mundanos meditan en la concentracion,
Pero no destruyen el concepto de entidad autoexistente,



Esto alimenta sus pensamientos insanos,

. . . ., 145
Los agita y terminan como en la meditacién de Udraka. ™

%3'@&'qflf&':13'3":1':ﬁq'q?a’q'n]?:fﬁ'nmiz\!'n&'mﬁq'aiﬁ'ma'fg'n'

SRF) §35a

Nuestra tendencia de aferrarnos a alguna “entidad autoexistente” es la rafz misma que
produce nuestra vida ciclica. Para eliminar esta raiz debemos desarrollar la visién que
percibe que dicha entidad no existe. Tal y como el mismo tratado sefiala:

IR B RRAy RS AR €
EREREL ARG EEF Ty
ﬁ?g';o’\'ﬁN‘é’:}'qg&x'g&@
SRR SRR

Supén que analizas, ves la no autoexistencia de las cosas,
Y supén que meditas en lo que has visto:

Esto es lo que te lleva a obtener el nirvana

—Solo esto puede dirigirte a la paz—.

SNTYRN YR 2R WEI U ARG REG L EFTERNYR AT §
L};’:’q'cq'mﬁqn'ﬁq'ﬁ:n?a\'gmﬁ‘fﬁ'qqmimga'mamad':ﬁ:q'aﬁ'
aFErsgfy ﬂiﬂ‘ﬁﬁ'ﬂ%”ﬁ'“"@'aﬁ'i;%ﬁ""ﬂ?"ﬂ'ﬁﬁéﬂﬁm‘
:@:‘q'ix’n]&xﬁ'qs‘aqm‘qqs'gwa‘m’qﬁqna‘?\ri&ﬁ QG AH
an| AFPBULAT AN (BNAYRN] RNF AR TAN IR

AR RS EQN LRGN AR RS RN R AN

A an LAl Ak N

Para tener libertad debes eliminar de raiz este aferramiento a una “entidad autoexistente”.
Para conseguir eliminarlo debes meditar en que nada tiene entidad autoexistente: debes
encontrar un sendero o un punto de vista mental que sostenga las cosas de manera
completamente opuesta al modo en que ahora te aferras a una “entidad autoexistente”.
Puedes esforzarte todo lo que quieras en practicas como la caridad, la moralidad, etc., pero
sin meditar en la ausencia de la entidad autoexistente nunca podras alcanzar la libertad. Tal
y como afirman los Cuatrocientos Versos: “No hay una segunda puerta hacia la paz”.'* Esta
sabidurfa que percibe que la autoexistencia no existe es otro “sin ella, nada consigo” en
relacion a liberarnos de la rueda de la vida.



%’ﬂ%ﬂg&'@:‘a'&i}‘na'MN'%:'E'N:'&ﬁ'MN'aiﬁ‘:mm&r@z\r
w&gmn@qi&ma'ﬁ&]’m %&'iﬁma'zgq&'m&'qtgqma'&‘{'

Q|

La sabidurfa en si misma, sin embargo, tampoco es suficiente. L.a compasion es
3 b
también un “sin ella, nada consigo”. Y por esto decimos que debes poseer “el método” y
“la sabiduria”, nunca el uno sin el otro. Tal y como leemos en el Sutra de Vimalakirts:

1ERN A A 33N AR R AR T

19N Ta 35 R AN XA R aR 1|

-

G RAarar 35 w3 998 R AR AR |
IV RA A 35U RN R 2R ||

La sabidurfa que no esta empapada del método es
esclavitud.

La sabidurfa empapada del método es libertad.

El método que no esté empapado de sabiduria es

esclavitud.

El método empapado de sabiduria es libertad.""’

AN TYRN YR qg&g‘&fm‘ng&'ﬁfﬁ'q‘%}&ﬁnmq:'saqz«r
AR AN A RR N A& EA TR IR ARA 'S AT BAEIR KA
4 JNAHS QAR FRAFUYINA] N
= . \’ . . . . 0“

B| SRR AL %gmgm

El resultado al que aspiramos son los dos cuerpos de un ser iluminado: el “cuerpo del
Darma” y el “cuerpo de la Forma”. Para conseguitlos es preciso fusionar perfectamente los
dos grandes montones de bondad. Para ello debemos apoyarnos en el método y la
sabidurfa, uno siempre junto al otro. Como nuestro glorioso salvador, el ser realizado
Nagaryuna ha escrito:



A N -

1 ﬁq\]‘q'qﬁw - gq,&ﬂ
1R&E AR u

)

v . . \'N . . . “
(RN EH AW G AN %: qQ|

ﬁ&':mﬁz\i'@“ﬁ"sfnma'ﬁq%&rﬁ:']

Por esta virtud, puedan todos los seres
Completar la acumulacién de mérito y sabiduria.

Puedan ellos obtener los dos dltimos (Cuerpos)

Que son producto del mérito y la sabiduria.'**

SRR
1’{1,5{?‘3'%‘7\)‘3“}?1’“1“‘N'ﬁ"]*'ﬁ@“’gﬂﬂ
1::'ma'@m'h‘%%g'ﬁa'::mﬁ x|
1&35S:ﬁ&'qz\r'ﬁﬁ'ﬂ&'@:ﬁ'ﬂqz\ﬁg’m"3&1
IHARRKE RE FAER w Ky LES b

El ilustre Chandrakirti también dejé dicho:

Con las alas de lo convencional y lo real desplegadas,

El rey de los gansos vuela en el centro de la formacién
junto a los demas.

Todos los seres, espoleados por el viento de la virtud,

Alcanzan la lejana orilla del océano de cualidades

149
de los Vencedores.

GNTS ERRRRNRFT Y Naarm| FFFINwFarrqwa=qy
Ry ﬁaa‘qgﬂﬁqm'q%&'fga\'a\&'&ﬁqm’z’n]z«raﬁi'q&]’n‘
wR| gmna'&]’qﬁs\'&’:&'ﬁ’g’qa':ﬁ'td'i’aq@'nﬁﬁmm'g/:'@mﬁ'
&&N'ﬁ:'m:'ﬁqua"gna'saq&@&‘q%&m'&'gmn'35’1&1':1'&&1
sazaN‘ﬁ&'m‘gm‘gnﬁq‘m'fg'gamfjﬁma'a?‘iz«m]ﬁ:&1

Aqui la palabra “convencional” se refiere al “método”, al deseo de obtener la Iluminacién



para todo ser; “real” se refiere a la “sabidurfa” —es decir, la vision correcta— Un gran pajaro

puede elevarse por el cielo sin obstaculos gracias a sus dos alas, del mismo modo la persona

que quiere viajar a la orilla mas lejana, donde poseera cada una de las cualidades de los

Budas Vencedores debe contar con el método y la sabiduria —el deseo por la Iluminacién y

la vision correcta— y mantenerlos juntos. Una persona que tiene uno sin el otro es como un
y

pajaro con un ala rota. No puede emprender el viaje.

Kq%qaaqSSNﬁng&%'&ﬁI %‘N:’ﬂ:‘%:'a"l\ra'?gﬂ'l}’\'
SEa R asu e ZR RN EF PR AR Y GARENY IR
S §‘°’5"E""ﬁ§§°w'E"'\{i%a"’"‘%“Taﬁi'%m""iﬂﬁ"'
AR SRARA NS G RF AR g aady) sRANY
*Rue R e Uy IR AR R gV AV ayg RN R Gk
] el adgaa R T Y sy

“:Como puedo conseguir esta vision?” te puedes preguntar. No te servira cualquier
cosa: mas bien has de seguir alguna de las escrituras ensefiadas por los Conquistadores
fluminados —una enseflanza verdadera y que trate lo “literal”—. En general hacemos
distincion entre enseflanza “literal” y “figurativa™ es “literal” cuando su naturaleza es
ultima y es “figurativa” cuando su naturaleza no es dltima. Las escrituras “literales” son las
que se refieren principalmente a la verdad dltima, mientras que los otros tipos de escrituras
se denominan “figurativas”.

SRRV PHRA TR AR TG '5'§‘§:'§:'51&1‘q§1m'q&'aﬁ'{\)&'m1
ar A A - aa ~
R R P FRV AP IR HATRR BN TN YRS YR RS
i - . ooy, SR - S, L, ... S ,. G N o g o ge
ugamg&gg&& =Rt U e SR SE

-~

O\ s~ - - N & e — -
AN N AN RN RE I YR HARR TRV W ER AL

)

\

Raar
Q= HER]

No todos los sabios de antafio eran capaces de clarificar el significado verdadero de las
escrituras literales y figurativas. Para comentar la intencién verdadera de lo “literal” fue
necesaria la intervencién del salvador Nagaryuna, como ya predijeron los mismos Budas. El
tuvo la habilidad de introducir un sistema completo para clarificar lo “literal” y la visién
profunda, tal y como pretendian los Budas Vencedores. Lo hizo a través de la Raz de la
Sabiduria y otros trabajos en su aclamado “Colecciéon de Razonamientos del Camino
Medio”, todo ello basado en la escritura conocida como Ia Comprensiin gue no Cesa."”™



ﬁaﬁxgg’nﬁh’i'&!:&'@Nnﬁ:z\@&rggg’&'ﬁﬁ:’1 QRN
INIINAFAFUIANAES| PR FR I T IR A
Q‘dﬂw*"“'ggqiﬁmﬁﬂa i'i&'@'gﬂm'q%ﬂ“’gﬂ'ﬂ&m'ﬁ"}
A REAR ST A A REA NI RES|

Mas tarde aparecieron los maestros, Budapalita, autor del comentario que lleva su
nombre, y Aryadeva, que compuso los Cuatrocientos Versos sobre el Camino medio y otros
titulos. Y especialmente el maestro Chandrakirti que, siguiendo el propésito del ser
realizado Nagaryuna, escribi6 varios trabajos, entre ellos Una Clarificacion de las Palabras (que
explica las palabras de Iz Raiz de la Sabiduria del maestro Nagaryuna) y Entrar en el Camino
Medio (que aborda el significado de la Razg)."™

%ﬁﬂﬁ]ﬁa}/i’*’”éﬁ%&&’ﬂ“*q@m“ag&’é‘aﬁ@‘aﬁ“*ﬁﬁ
TRASE PERNARR QWA TR RER AR REN AR TR @ R A
qmq‘ﬁq&mqqgm:‘&‘%:n&1 a:'sn]'g&&'qrdm]&'&?{q'@%:r
WA YN T YRR g'Z&N'Sﬁ'&l@ﬁﬁa'&l\q&’%'gﬁi@:‘
IR AR BF A FNNATFRIINF| RN

Aqui, en la Tierra de las Nieves, el Tibet, fue el gentil protector Tsongkhapa y solo él,
quien elucidé con precisién absoluta y sin el menor rastro de error, el verdadero sentido de
estos tratados. Por lo tanto, vosotros y yo deberfamos seguir el excelente sistema del mas
elevado de los seres realizados, Nagaryuna, y de sus hijos espirituales. Deberfamos
apoyarnos en los grandes textos del omnisciente Noble Tsongkhapa y en sus ilustres y
maravillosas palabras. Tal y como sefiala Entrar en e/ Camino Medio:

Ry asand)
@’fmg&mﬁn&m&&ss"‘

RSRTRERS 3y Rg g
ﬁ'mz\x'@&&'m&'aa'qg:r&’ﬁ'aq

IGNSRT

10



No hay camino hacia la paz para los que se han
apartado del sendero,
Del sistema ensefiado por el Maestro Nagaryuna,

Han perdido las verdades, la convencional y la real.

Quienes han perdido las verdades no pueden ser libres."

[RBR RS E TR TR
b RRE RGN
ﬁmwngﬁm&&q&q@m
BN IR W ETN LR AR
IGREINS %“’"ﬁ'“'ﬁ"&"‘"“%"“gﬁﬂ“'“1%“’"‘1'“'34’3'5“‘"5‘5'
SRS
El incomparable Atisha también ha dichos

El estudiante de Nagaryuna fue Chandrakirti
Las instrucciones transmitidas por ellas
Te hacen ver la realidad, la verdad."”

Puedes ver, pues, que este profundo punto de vista acerca de las cosas es indispensable
tanto en las ensefianzas publicas como en las secretas.

ga HIR LA 'ua'cgm‘ign'&z Ty ‘m'ma@:nm N 22§ gg
AN A Y VN BIIRA R AR I DRSS IR AR FI
gqq‘@a\ﬁga‘{é} 2)& .r\:.a.gq.qa ENC\Tﬁa&g‘m% ﬁq]q]g’\ .
)

Hablando en general, hubo cuatro grandes escuelas del pensamiento budista que
provenian de la India —la “tierra del Realizado”—. Los miembros de la secciéon Vatsiputriya
de la escuela Detallista’®* sostienen que aquello que tratamos de comprender como no
existente es cualquier entidad estatica, singular e independiente. Otros miembros de la
escuela Detallista, asf como la escuela “de las Escrituras”' sostienen que lo que tratamos
de negar es, aquello que puede subsistir por si mismo, que existe de un modo sustancial.

11



S SmgR A LN PPN SIGRT| A=
%ﬁm&1‘“5551?%'&5'&'1?:'@3'3::'5]&'mqq'éaa‘&‘&qua'tgm'R:'ET
%ﬁ'&"'&‘"ﬁ"\"’aq\ﬁzﬁ'ﬂq“"ﬁ'ﬂq"’%'5“1“1'55"“{3T

95156

La escuela “Solo Mente”™” sostiene que aquello que tramos de comprender como no
existente es cualquier ejemplo de sujeto que sostiene un objeto y de objeto sostenido por
un sujeto que sean de una “sustancia””’ diferente. La conocida como “Independiente”, una
parte de la escuela Camino Medio, ™ sostiene que lo que tratamos de refutar es un objeto
que existe de un modo propio, en vez de haber sido establecido como existente,

simplemente por aparecer a una consciencia valida."”
. oty L epaae o g . J— e ., NP
Q) Qﬂ'\%’\ Qy i‘ E)ﬂ]lll\l fd’\:“")ﬂ"&! &&ltﬁ RNA [n’\f-'xn']ﬂi tﬁN

ERIRU AR REFINS|

Finalmente, la seccion “Implicacion” de la escuela del Camino Medio
aquello que tratamos de ver como no existente es un objeto que existe por su propio lado,
en vez de existir simplemente gracias a un concepto proporcionado por nosotros mismos.

160 :
sostiene que

aa T aRR ReaadE R RA N Y= EF aquEmmad
IR RIS 13N'§§'q§m'%’qz\1'u3'amm'qz:ﬁ'n]g:&'mmm
L‘g’:’%ﬁ?{qN'ma'mz\rmn:!ﬁ'amﬁw'n'q%ﬁﬁf&n'ﬁqg%@1

En los versos de los Tres Senderos Principales nuestro gentil protector, el gran
Tsongkhapa, nos anima a intentar percibir la interdependencia, como dice la linea, esfuérzate
en los medios para percibir la interdependencia. Esto es lo que nos dice en lugar de: “Esfuérzate en
los medios para percibir la vacuidad”, y ello obedece a una razén extremadamente
importante.

Baguaguasogeed] ghiRshaagRay
soisBuggagaraiyan) gaagyagerfind |

Las diferentes escuelas tienen diferentes maneras de explicar la “interdependencia”. El
grupo Funcionalista”'®" sostiene que cuando algo es “interdependiente” se debe a que ha
surgido de diversas causas y condiciones. Esta afirmaciéon no les permite establecer la
interdependencia de los objetos que son estaticos y no tienen causas.

12



’\"\'%ﬁ“‘"%m“"ng]ém'ég'iq]'”"\:'aa\qz"'Q"qgi'i"g‘:"”
55 AR RFyEq N R FAH R Iy FE qAaET |

El grupo “Independiente” tiene una manera un poco mejor de describir la
interdependencia. Afirman que una cosa es interdependiente siempre y cuando existe
dependiendo de sus partes. De este modo pueden establecer la interdependencia tanto de
los objetos transitorios como de los objetos estaticos: tanto para los que tienen causas
como para los que carecen de ellas.

SgraaragRang] AR IR SR AR
éﬁ%’ﬂ” 5?““]%&' a 'q% i i N'Qﬁﬂ] N.g&%.q gf.qm.% 5\.@ § m.@ .
S yeEaae

La manera en que el ultimo grupo, el que denominamos de la “Implicacién”, decide si
algo es interdependiente o no es mas sutil que todas las demas. Sostienen que algo es
interdependiente cuando tenemos dos cosas —una base razonable sobre la que otorgar un
nombre y una idea razonable que nominar— y la consecuencia es un objeto al que hemos
dado un nombre.

Y N\

Ex ARy ¥a ¥ 35 Eam el 2an A R R gz:mang'&]’:s
FN'a"qq'ma'gﬁqgN'ﬁ_ﬁ%i'qﬁam%’z’qmngi'{aﬁ@'awnﬁma'
3R] %’:’?ﬁi{qm'm&'zm&rgqga':m'q1 IR Emua sy
AR AR AN FI LA T IF | T NG YR

Esta forma sutil de interdependencia no es, en s{ misma, la manera de percibir la
vacuidad, pero hay una buena razén para presentar la interdependencia —la interpretacion
de la causa y el efecto aceptada por todas las escuelas— aqui, justo al principio. En primer
lugar impide que los estudiantes caigan en el extremo contrario, el de creer que si todas las
cosas son vacfas no pueden existit en absoluto. En segundo lugar, una comprension
correcta de la interdependencia conduce hacia la percepcion de la vacuidad. Y asi, concluyo
nuestro Lama, existe un motivo crucial para presentar las instrucciones de la
interdependencia al principio —son el primer peldafio para llegar a percibir la vacuidad—.

XV. ¢Qué es la vision correcta?

AT IE A ARTZAF|
L

13



a segunda de las cinco secciones de nuestra exposicion sobre los tres senderos principales

nos remite a la pregunta: ;qué es la vision correcta? La respuesta aparece en el siguiente
verso del texto rafz:

RGOS CUE LRI
@'qgm'ﬁ&m:'q%n'aﬁ'&’{:'a:'1

[RRApERR Ry TR A TSGR

\‘Q. . . _— . ao . .
R MR HU IR A A GIN]

(G R
(10)

Una persona ha entrado en el sendero que
complace a los Budas,

Cuando en todos los objetos del ciclo o mas alla,

Ve que la causay el efecto nunca fallan

Y cuando éstos pierden toda su so6lida
apariencia.

S WR AR G AN PR NE FNSFIR| gqg&'i«’m&'ﬁ!«r@q'

Furdapakase| ek iEniiagagayy

La linea que dice, cuando en todos los objetos, nos introduce al tema a considerar: lo que
veremos como vacuo. Las palabras causa y efecto nos llevan al razonamiento 1égico clasico
para probar que los cosas son vacuas: “porque son interdependientes”. La linea que dice,
pierden toda su solida apariencia nos presenta la premisa que debe ser probada por la razon.

Fama sy SN FN FAATE PR PEN SRR &
\CF"m“@i’ﬁ‘\"@“"*"\"i'ﬂ'ﬁﬁig'qﬂ‘*’t‘%{q'aﬁ""ﬁq S
R:‘:xaq'@&gnma'ﬁaq&'qﬁaq'g&':ﬁqnagm'mq&1 33
m@qﬁvz«x'@mnaﬁ‘::’&il"g:'aﬁ'é&m:'&ﬁn&’{qz\m’%@_ﬂm‘ﬁg&'
SCRCEES

La expresion fodos los objetos se refiere a cada uno de los objetos, desde la materia fisica
basica hasta la omnisciencia de un Buda. Todos existen dependiendo de sus partes, por ello

14



se puede decir que su cawusa y el efecto nunca pueden fallar. 1.a antitesis, que pretendemos rebatir,
es que estos objetos tengan la existencia solida que parecen tener: que existan de manera
genuina. Cuando pierden toda su silida apariencia —es decir, cuando percibimos que no hay una
sola cosa en el universo que tenga existencia genuina o verdadera —hemos encontrado ¢/
sendero que complace a los Budas.

22 JAAER TR AER I ¥ IR REF A Rquai Qg [’

R IASER RGN RgI ] AR

QAT YAV HA AR F AR R& AN YR L YR TFS DGR YR
Rx’qz\rﬁ:'ga'q'cﬁqa'g:'} AR B3 RJA T A{E B ATEE FA
fg'qa'qaﬁ'qqq'&“{ang‘&'S&'Q&'a\1

Si buscamos la raiz que nos mantiene atados, a vosotros y a mi, al circulo de la vida,
damos con la ignorancia, con nuestro aferramiento a la “entidad autoexistente”. Para cortar
esta raiz debemos desarrollar la sabidurfa con la que comprendemos que “lo autoexistente”
no existe. Si tuviésemos que plantear la no autoexistencia de manera detallada, tendriamos
que emplear varias secciones de los tratados sobre las Etapas del sendero; un ejemplo seria
el “analisis en cuatro puntos”.'” Aqui, no obstante, s6lo haremos una breve presentacién
de los puntos mas vitales acerca de la visién correcta, y usaremos el razonamiento clasico
basado en la interdependencia.

\' Ov . . . . QO . V C\ . . - . . . .
JWR BN IR TR NG SR AN AR EFN g: S
%"74'5\1"}'3',1\1 TR R EN 'ﬁz\l g’lqs@ig &!'N:'aﬁ{]&‘ KR
\.“.g N 7 ER A NE R E QD
AP PR YR AR SR ATFF FU TR |
- N 7 Q\ - - - N\

@Z\I‘N&N'Kq?)l\!’a'gﬂ]&!’QQ'ﬁli’fd’\‘ﬁlV)ﬂ]&lﬁ'ﬁd WENYRRRRRR|
- - - A - - Q\ o~

E 'q&l'é’\'gﬂ'll'&ﬁ1 ANNNN 'Q"@N"\'R'ﬁl\l '@?'RQ"\Q'&TKN 'qz\l '
A

Cualquier objeto existente es resultado de algo que nominar y de algo que nomina. No

existe un solo atomo en el universo que no se valga de este proceso —nada existe por su
propio lado—. Yo mismo también soy un producto: se han unido dos elementos —mi cuerpo
y mi mente— y se han nominado “yo”. Yo no soy mas que esto. No hay “yo” que exista por

su propio lado; no hay un “yo” que no dependa de que alguien sobre la base de mi cuerpo

y mi mente, confiera el nombre. De hecho, ni mi cuerpo ni mi mente existen por su propio
lado.

15



RRAFININTE| AR ExgaaFNsH| /7 ES D

a

2

-

N\ N\ - QN = - - -
AR 'QQ'Q‘S‘R'N"\R’Q’]':QN'gﬂ'ﬁgﬁ'ﬂ'é&'ﬁ]:’&ﬁ'ﬁ} é")ﬁ'QSQ]'
NSNS
SRSV
Esto lo podemos expresar con una afirmacion légica clasica:

Considera todos los objetos,

Los del ciclo y los que estan mas alla.

No tienen una existencia sélida y verdadera como creo;
No pueden existir por su propio lado,

Porque son interdependientes.

%m:@qaﬁm'@N‘mq'mmgqs\&mﬁmnq&nﬁqm*:@q'q&'q%:'
q'az:'?:’&'q&'gq‘m&'&qn”

A lo que nos referimos cuando decimos “interdependencia” es a que todos los objetos
estan interrelacionados entre si, y dependen unos de otros. Es decir, surgen en dependencia
de otros objetos. Y por esto, es absolutamente imposible que puedan existir por si mismos.

"SRR SE AR YRES RN D T s 59
NEFYRNUR ST REST AR A[ BRI RG] aRg Ty
g&'@%‘ﬁg'&éﬁ'vﬁq'{aN'?\x:‘m%&'rda'&'mwa'ma'i'ﬁg'&éﬁ'ﬁ'
nﬁn}&i':rﬁ'gqN'@:‘ﬁg'&éﬁ'ign'aﬁ'gq

Tomemos, por ejemplo, la manera en que nominamos al maestro cantor de un
monasterio, o al gobernador de un distrito, o cualquier personaje similar. Primero debe
existit una base razonable para nominar “maestro cantor’”: debe haber una persona
merecedora de ser el maestro cantor. También debe haber alguien, como el abad del
monasterio, que diga “a partir de ahora éste sera el maestro cantor”. Hasta que el abad no
lo diga, hasta que el abad no aplique el nombre y el concepto a esa persona, no podra ser
llamado maestro cantor —aunque tenga todas las cualidades requeridas para ser nominado
“maestro cantor”—.

16



3“4:mg&mr&nw&mas:ﬁq&'ﬁg'&éﬁ'&:‘@:’@'gmg@m'
aﬂ'&”i‘i‘w‘&3'@1"4“’4‘&1’?@&% TR aqﬁ'i@'&éﬁ& 5'351’&':1'
SR G\I'&la‘&Rm'ﬁ&l'ﬁi&gﬁ'ﬁg'&éﬁ'g&l'&’:'ER'SETTN’Q'GJ]

Si este no fuese el caso, y st la persona fuera un maestro cantor desde el principio, por
s{ mismo, sin la necesidad de que nadie le otorgara el nombre o la idea, entonces tendria
que haber sido maestro cantor desde siempre —desde el tiempo en que estaba en el seno de
su madre—. Y al nacer, todos habrian dicho, “jaqui esta el maestro cantor!

\0 0“0\ . C\ . . . - . . . . . . V 0\ .
\FRA AR HH NAH A RBAFVITHETY LI A
“..é.vcﬁco.“..v . .5..“.“.“. .
e quiaeRiaRs Ay s ey sg
- A~ -~ N
NEJWE GNLR R IRIAN IR Y REJ A IR GR'| QRN PRI
REFRE YA RTTR| FIIFREFAAF AN AR T[N
- — i —— BV, S . Y — .
INFNQAIN P HNEFR Y REFIRER| RRR AN PRRIYHESR
N\ - -
NE YR YIQEAR
Fyaa3gRaly)

Pero la gente no lo dijo porque llegar a ser el maestro cantor depende de muchos otros
factores. No le llamamos a alguien “maestro cantor” hasta tener una base para conferir ese
nombre —un monje indicado para ser maestro cantor— y hasta que una persona autorizada
para darle el nombre se lo da diciendo: “este es el maestro cantor”. Hasta este momento
tampoco la persona en cuestiéon ha pensado “soy el maestro cantor”. Pero, una vez se le

aplica el concepto “eres el maestro cantor” la gente empezara a referirse a ¢l como al
“maestro cantor”, y él también dira “soy el maestro cantor”.

syquegias fgn T Quamfraan g 3aEanad
FrgpAnER RN | R R N FRpar
qgs\oiz‘mﬁﬂ]ﬁ'ﬁ'é&'iﬂ

El caso serfa idéntico con un caballo. Juntamos el cuerpoy la mente de un caballo —
¢éstas son todas las causas y condiciones apropiadas— y les adjudicamos el nombre
“caballo”. Lo mismo con un edificio: no es mas que un nombre adjudicado a un conjunto
de partes que actian como base para recibir dicho nombre.

17



%'naqg?{z\raa\m'Sﬁ'xz'xn'nﬁqﬁqanﬁ'?fn]&mmnﬁq'q&r?{&%
ﬁ:‘%‘@&'tda%\q:'qg&'qqq'ws'&mzxq qﬁq&'nﬁm'&nf‘g’&na'
cgcd'ﬁ&:’ﬁ}":’&'qm'éa'g:mim'gs\'é&m:'éiﬂ

Y lo mismo sucede para cualquier fenémeno: “a esto lo denominamos asi y a aquello
lo denominamos asa”. No es mas que un nombre y un concepto aplicado al conjunto de
partes que actia como base del nombre. No existe la mas minima porcién de algo que sea
un objeto por si mismo, divorciado de las partes a las que se les da el nombre.

3 FNIAN TR TR FH R 7 AN QRA) R | MR AR
AR RN K merasral 2N AR s armar Qs
RSN ANV TSI I ] A ST 3
ONO . . . . Qo . OQ . ~
ARV MR AR CELIG )
“Pues bien” —podrias pensar— “si un objeto no es mas que lo que se etiqueta, entonces
puedo salir a la calle y llamar cobre al oro, o cantaro a la columna y esto es lo que serfan”.

Pero no; decimos que las cosas no son mas que una etiqueta, sin embargo, para que la
etiqueta pueda ser aplicada, la base que la recibe debe adecuarse a la etiqueta en cuestion.

AR Y RARES BN TYRDE I STN] @S FNTUA A TES
PITHRIREY NI ZA NN BYSTTINE] 273
A~ N\ - N\ N\ N\
HQ'QN'H'N'mN'Q'Ni'Q'i:W ﬁ'm'ﬂ'ﬁﬁ'QQ'éﬁ'&ﬂ'ﬁi'@N'N'
~ . gl . . et 0\ OQCQ . . QQI e . C\Q\. . ., .
T g3y g Ay g Ry e
-
NI
Cuando aplicamos una etiqueta deben estar presentes tres condiciones. Son: 1) el
objeto debe ser conocido por una percepcion convencional; 2) ninguna otra percepcion

convencional puede negar su existencia; y 3) tampoco un analisis dltimo puede negar su
existencia. Estas tres condiciones han de estar presentes.

18



TSR ER N TR NP FA W FR R FRF AR Y gAg

" .

@ﬂ'ﬁ}&!“d'ﬂ]‘&'@\ﬁ]‘mﬁ’@&‘g{&'ﬁﬁ'ﬁ'wﬁ'w‘g | FoRsEr

RArRA R @\Q’] Q]N ﬁ S U\li SEN g{l\l ar ﬂ e HNAF R’ a“d&':}g:‘

ARZREREERER N CEALLLRELA Nab

Ahora vamos a ver lo que significa que una percepcion convencional ha sido negada
por otra. Pongamos que estoy de pie mirando un espantapajaros que se encuentra a cierta
distancia, alguien me dice, “alli hay un hombre” y le creo. Luego viene otro y nos dice “tan
solo es un espantapajaros”. Nuestra percepcion inicial de que aquello era un “hombre” se
desvanece. Esto indica que la base no era coherente con el nombre imputado.

R RERAE NS IN YR RANR TR G ES AR
W"ﬁ“*gﬂ'@'@ﬂ KRk SWEES G S R GO R
%3'?@&'&1‘53‘&3‘:’&'g’&’ﬁm'an]m'nw&'ﬁ&fz\q

Y todavia hay mas —se puede ir de un lado a otro imputando todo tipo de nombres,
podemos decir “los conejos tienen cuernos” pero esto no va a hacer que tales cuernos
existan: no es una base coherente para otorgar una etiqueta. Por lo tanto, necesitamos un
estado mental coherente y convencional que aplique un nombre a un conjunto racional de
partes que actian como la base a la que damos nombre —y que, en realidad, existe—.

ANFYATHE FNR TN R R TRASTE FF & G U IR
Q| 3«1"&:‘&3'@'@q'%"qwg"gm'ﬁii’qsimg}{n'&ﬂ

De ese modo también cuando tenemos que nominar a alguien como gobernador de un
distrito hace falta una persona apropiada para recibir el titulo —debemos tener una base
coherente para otorgarle la etiqueta—. No escogerfamos a un analfabeto para nombrarle
gobernador.

%‘ﬂ&&%ﬁ'&:’f&'q&'gqq'qﬁq&rqaa'gq&'m'm'nagm'a“m&]’&'
:1&'&:'&:'31":’1\:'5\&:'é&'g@:i‘@ﬂ'ﬁﬁf&'@;’} R RF R QAR
:rﬁ'?{n]&:'ﬂ'aq‘m%f&l‘q&'gn'ﬁ&’wm&qx:’{z\m&'&'g:m'ﬁ:" 33
qaa@a'&gnm MRFRR A TRARS|

-

L

19



Si cualquiera de estas cosas existiera por su propio lado, no dependeria del conjunto de
partes que nominamos y cada una tendria que existir ya, por su propio lado. Pero esta no es
su naturaleza: las cosas solo pueden existir dependiendo de un conjunto de partes al que
nominamos. Y por esto no existen por su propio lado, no existen genuinamente y no
existen verdaderamente.

ﬁaa‘q‘ﬁm'@'ﬁq'iqu:'rda'zaﬁn]&rq&'gqnma1 SISO
ér\'g:m‘éiﬁ‘gq a:'gzxrﬁﬁ'?fﬁa:@ﬁ:’&‘qN'é&gﬂ'ﬂ'@a'?:‘
GRGAN IR PRI IR TN

Podemos coger a algun dirigente local; serda un dirigente mientras le llamemos
“dirigente”. No existe alli afuera, por su propio lado. Sin embargo, a nosotros, nos parece
que el dirigente si existe afuera, por si mismo, y asentimos a esta apariencia. Un jefe que
pudiera existir tal y como creemos es, precisamente, lo que no existe y queremos llegar a
comprender.

%qa"\'i‘:g"”q“ﬂz"'i’&“'q%“@'{N'ﬁz"é*‘ﬂq'”'aﬁ"’*I
“ﬁ“\‘mﬁ'gﬂ""’"’dﬁ’{ﬂ]@wﬂ'sgﬁ'sf&smrm&'S&'@&g:'g
T S

Lo mismo sucede con el “yo”. No es algo que exista afuera, por encima de mi cuerpo y
mente. Es solo algo que se me aparece porque le he dado un nombre: he cogido el
conjunto de partes y les he puesto la etiqueta, el concepto “yo”. El “yo” es solo un nombre.

nrﬂz\r@q&t'@R‘%&‘f&'ﬁ&'qﬁqm‘q@%gﬂ1 ErEargaralaEr
Sﬁ'\%’q""ﬁ"ﬁq%"'@“m"ﬂ“'3&""‘%’&’51

El proceso de etiquetar es asi. La base a la que se le otorga un nombre existe afuera.
Nosotros proporcionamos el concepto que da el nombre y el nombre en si. Ya tenemos
algo etiquetado —y no es mas que esto—.

[n:'m'fg'ga'&gq'ﬂ [nr:'r.r:qm'm'qé‘ﬁéq&'qﬁﬁm'&qa':1'@5'@5'
qﬁm'n]&i&'iq“a’z\r&]’ﬁ'ﬁ'qﬁ&'R:‘R:’&'afx:'&'qw&n&g"&’m&a:
21"5@'ﬂ%&'@:‘&’q&g'&gn'@q F:'ﬁ&'ﬂﬁﬂ}'ﬁ&ﬁ%‘ﬂ%&'@:'

Ng| AZRRR NS G Y AR AN YR AR LF TG FN AT

20



SECEISS 1(:%’3:’{7:1:’&"3'&'m‘&’qﬂ'ﬁ'ﬁ:'ﬁ'i’r&’a‘gn1 TRAR
zzﬁ'[n:n'nm&'?{q&'@R'Q‘ﬁ’q&éﬁ'ﬁ&'ma'&nW&qﬁ‘gmn&'
[n:'m"ﬁ"w:'a“q:ﬁ:’{qm&'ma'm's’&'cﬁsﬂ %N'ﬁ'rn:'&!'é&l‘&!'&ﬁ'
n&'?afﬂ'n]:ﬁ:'q:w:'qﬁq]&ma'm'a'gﬁ'ma'mwz\l'&f&x%m'g'
N

Podemos ilustrar esta idea con un edificio en construccion. Supongamos que alguien
acaba de levantar tres estancias nuevas, cada una tiene el mismo atractivo disefio. No
podemos hablar de “los dormitorios” ni de cualquier otra funciéon desde el principio, antes
de que se les haya otorgado sus diferentes nombres. Pero llega el propietario y le da un
nombre diferente a cada estancia: “ésta servira como dormitorio y ésta otra sera la cocina”.
Sélo después pensamos para nosotros “estos son los dormitorios” o “esta es la cocina” —
solo a partir de entonces puede cada espacio existit como tal-. Podemos tener una base
para un nombre —un grupo de estancias— pero hasta que no las nomine quien les da el
nombre, no lo son. De modo que un edificio no es mas que algo etiquetado con un
nombre y un concepto. Y no estamos hablando sélo de edificios; ocurre lo mismo con
cualquier entidad existente: debemos considerarla como el producto del proceso
etiquetador y no como la base que recibe la etiqueta.

S 9R8 Y YRR R R EI RN LR TR FA NG =] SELULS
nwz\ra’&'?\!qmr\':'fia:’@]’:’&'s\z«i'é&'ﬁqqiq'i’mwz&wﬁ'
AT AR P AR TG R]  JREGHRGTFI R
q“éa\'fga\'g&&m QEq'fg'gq'g&'&aﬂ YR AEF VAR FAN R

N\

S "a":"%ﬁ“]“]'s,a'qﬁﬂ"’*’ a| q% SR Y AT TR LR

Esto se aplica también al “yo” convencional —so6lo existe en la medida en que lo
etiqueto con un concepto— Todos tendemos a pensar en el “yo” como en algo mas que la
mera elecciéon de un nombre; tenemos una vivida imagen mental del mismo como si
estuviera alli afuera, por su lado, como un experimentador intimo de sentimientos, placer,
dolor, o lo que sea. Al estado mental que se aferra de tal modo a este “yo” le llamamos, “el
aferramiento innato a un yo autoexistente”, también llamado, “la vision innata
destructible”.'” Este “yo” tan vivido que se sostiene a si mismo y al que dicho estado
mental se aferra, es la autoexistencia que hemos de negar. Tal y como también ha dicho el
glorioso Chandrakirti:

21



%‘m‘mﬁ:q%&'gq"%'n]:'aq‘{:’&'h’g&&":ﬁf:rm‘m‘aq&m&m&’:"
FRROFEHANIUR ARG LA (FRTYRN]

Lo que llamamos “autoexistencia” es la naturaleza o estatus de cualquier objeto que no depende de nada. La

L . . . 164
inexistencia de esto es la “no autoexistencia”.

5%’ﬁma:%ﬂﬁ“}’" qﬁ .i:. Qﬂ{“}“@ﬁmmgi'ﬁ“’ 'td’\'m&'l]"g&'
X3 B REQN R HRN BN TN I IR SN AR A NS LR RR|

-

GaraR| SR ERaN A E A AR SR Py Ry FE] (Ga
RN R Ry R asRanRs

Ahora, el yo convencional —el que si existe— solo es algo que hemos creado con una
etiqueta, usando una base para etiquetar y una idea que conferir a la etiqueta. A esto se
refieren aquellas lineas del ritual del Atemorizante Secreto, que empiezan asi: “Puesto que
cada objeto etiquetado, depende...'” El mismo sentimiento se expresa en otros lugares, en
el ritual para la ensefianza secreta del Gozo Mas Elevado: “Como una ilusion, simplemente

: 166
etiquetado con un concepto”.

R SR R SR SR AR R Kl
wRgRya AR | By N RsaE Ay

Si entramos en el detalle minucioso, no debemos analizar la manera en que los objetos
aparecen ante nosotros, sino mas bien cémo nos aferramos a ellos. Lo mismo en cuanto al
objeto cuya no existencia queremos establecer: no vamos a negar lo que aparece ante
nosotros, sino mas bien aquello a lo que nos aferramos. Este podria ser nuestro refran:

- - N\

BRI AR R | QG SR AR T aradi ST
ﬁq'qqimngi'iz\r@:'q &:‘&’qu\m'gﬂ':rg&&i&'ﬁﬁf&1

Permiteme comprender:

Que las cosas son etiquetadas,

Creadas por los conceptos.

Que soélo pueden existir sobre la base

Receptora de un nombre y de alguien que nomina.
Que existen en dependencia de muchos otros factores;
Que no existen alli afuera, por si mismas.

22



FRSR A warem G AR AT yrary ra s

m':'3'&15{:13’:’(‘1&:@1’:’&'5&1 'é?'gﬁ'ﬂ"g'g'@ﬂﬁé?'ﬁ&‘ K’%'

)

g&r&&&mm%q'q&msn]&'m'é&'&‘vfli‘ma1 YRR TR =
AN ERRUTFE YN

Hablemos pues sobre aquello cuya no existencia llegaremos a comprender, en términos del
objeto al que nos aferramos. Cuando empezamos a examinar si existe o no, la imagen que
viene a la mente no es la del “yo” que hemos creado con nuestras etiquetas, sino mas bien
un “yo” que parece existir alli afuera, por si mismo. Por tanto, el objeto al que nos
aferramos no es el “yo”, entendido como una simple etiqueta aplicada a nuestro cuerpo y
mente, sino mas bien un “yo” que parece existir alli afuera por si mismo, sobre el conjunto
del cuerpo y la mente.

ﬁﬁ&'q'sn]‘rgm'agq'm‘qu\ral'&‘:&n'q‘ﬁm&i’a'sanwg'm‘am'aq"g&'i
%= QBRI %'Emdr\'ns,q&'m'%ngqa\&raq'@ai’&'q&igm'@'
gq.qx.,?:.q&].%‘.éR.ﬂr\n%.ﬁq‘q‘.@.a‘.&]i1 %ké'a'?:‘q?ga’i’gq.
S CEECERT %ﬁ“\“TS'&W"":’aWiJ

Pongamos un ejemplo; se esta haciendo de noche y ves un trozo de cuerda en zigzag.
De inmediato le pones un nombre y piensas para ti “jOh, una serpiente!”. Te olvidas de
que has sido td quien le ha puesto el nombre y empieza a parecer que hay una serpiente, alli
afuera, por si misma. Lo que tratamos de afirmar que no existe 7o es lo que parece ser justo
en este momento. Mas bien lo que queremos negar es aguello a lo que nos aferramos: que esta
cosa que sostenemos pueda existir tal y como nos parece que existe.

""""ﬁSﬂ“éﬁ""a‘g"“‘:"“51'&""’5‘*’"’*Eﬁ'a"m"ﬁ’@'%:"“'itm'
Hay %’5”@5"\5‘ zgﬁqa:'ﬁ\ | %EN @’ﬁ ’tﬁ&&] 6\“'3'@.2\’\ a1
:'%‘ﬂq&'%g&f:@':&'@'&'&'@&':R':m':1%{5‘@%41&1 RAES
a'ﬁn]'%'&'%':'ﬁ:':@&'én]&'gn'&:'in3':'%’@1&‘:1&11

Lo mismo sucede cuando investigamos la idea del “yo”. Supén que alguien te llama
por tu nombre. En principio, el “yo” que aparece ante ti es el convencional: piensas “me
esta llamando”. Pero luego quien te llama dice: “Asi que tu eres el ladron”, o algo parecido.

23



Entonces el “yo” empieza a hacerse mas y mas fuerte. Empiezas a pensar ;Por qué me
sefiala con el dedo? No fui yo quien le robé. No puede culparme a MI”. Empiezas a decir

“yo, “yo”, y el “yo” comienza a parecer un “yo” capaz de sostenerse por si mismo, un “yo”
muy vivido.

%’é*‘aﬁﬁiﬂgéﬁa‘“qaqﬂﬂ ]‘éﬂ“%mqgigm@?:q
WA 1@&'@&':1%{3:1'@?:'&3':'%'vq:'a“\rﬁn]qna1 3
FAN A IR AR :'&:’Q@ﬁ'@&'g:mq&} &:'maq@&gm'
SRR ALY

No estamos negando la existencia del “yo” corriente, convencional, el que apareci6 al
principio. Tampoco negamos aquel “yo” que aparecia sosteniéndose a si mismo, el que
parecia existir verdaderamente. Ni negamos el “yo” que se sostiene a si mismo y que existe
verdaderamente. Al contrario, lo que estamos negando es que el “yo” pueda sostenerse a si
mismo, que el yo pueda existir genuinamente: Estamos negando cualquier “yo” que pueda
existir de modo genuino: negamos cualquier “yo” que pueda existir de modo genuino.

- N\ - -~ Q\ &~ N\ S\ A
Yu iR TPAHTFFIR R FRR RN R A AT
- -~ N\ -~ N\ -

Rgum Fraa P IR aa YA YR IR R LR ARRNT|
RN HATIIN R AR R

Y cuando niegas este “yo”, cuando te das cuenta que no existe. Cuando para ti este
“yo” tan vivido que esta allf afuera, por si mismo, que no necesita apoyarse en la mente ni
el cuerpo, cesa, todo lo que queda es la simple vacuidad del “yo”, entonces, tal y como
afirman los sabios has encontrado por primera vez la “visiéon del camino medio”. Y as{ has
encontrado el “sendero que complace a los Vencedores”.

%’fg&'qg:&rﬁ'ngz«r{q'qs’m'q'?{z\ra&&‘@ﬁ‘“«:"h’&‘g:r:rim'é&'
U\’:i‘%ﬁ@ﬂ zﬁﬁi?‘g&’iéa’@%“ﬂ“ﬂéﬁ5:&q§§
RIYAEFS]

Cuando llevas a cabo este tipo de analisis y buscas ese algo que tiene nombre, no
podras encontrar ni un solo atomo de nada en el universo que exista por si mismo. No
obstante, todo el funcionamiento normal del mundo es bastante légico y adecuado; unas
cosas hacen posible que sucedan otras, las cosas sirven para lo que sirven, pero solo de un
modo aparente, de un modo convencional con el que estamos de acuerdo.

24



P ¢ ‘\s‘\“‘\g 3
=] RRYARERA PINEAIN AT PRAR ARG FEEN
N\ -~ N\ - -
&:'ﬁi'&ﬁ]ﬂ& 'QF)Q"N "I igﬂ a 'ﬁ'[ﬂﬁ'h’d QAYTNINN Sﬁﬂﬁ&ﬁi

- A a Q& ~
i&rq'ﬁ:" &'m:'i:'q'syﬁ'qaﬁ'glq%q&'Q%ﬁ'a'a\] .ﬁch‘é&‘ﬁg.
- A Q=& e
a&ngﬁm's’&'m&'aﬁwm VXN RN PN NI RFE YT

CRQOR . . Ov V 0\ Qv . . QQO . . . . . .
SRR AR SR A Mg age d g aqTamersyasys

= Ty R K. V. . ooty g - WUy .. S .
GsE] RREx Ty AR aR RN ey
- A\ A~ N\

S BRGOREL]

Un edificio, por ejemplo, puede ser un edificio sin tener ni un atomo de existencia
”verdadera”; y aun y asi, mientras las causas y las condiciones para que exista de ese modo
estén juntas —mientras exista Unicamente gracias a un nombre y a un concepto al respecto—
puede servir para todo lo que un edificio se supone que sirve, y ser perfecto como tal. El
reflejo de un objeto en un espejo nunca podra ser mas que algo que aparece a la mente y
recibe un nombre; nunca merecera la consideracioén de ser el objeto en si, aunque pueda
exhibir todo el funcionamiento normal de la causalidad: el reflejo no es mas que una
aparicion, pero puede mostrarte si tienes la cara sucia o lo que sea. Por ello decimos que

“para que una cosa exista es suficiente con que exista convencionalmente; pero el hecho de
que no exista a nivel dltimo, no basta para afirmar que no existe”.

T SRR o gy e o) - TorTye . Pyt - S o~ S
53 qgg::rﬁq AR ATRIAR G F AN RGN AR A GAR TN EES
- N\ -
Sanagu AN ETay]

Cualquier persona que entienda la interdependencia tal como se ha descrito, empieza a

desarrollar un fuerte convencimiento acerca de las leyes de los actos y sus consecuencias —y
éstas se vuelven mas y mas importantes para él—.

RJNER]  HIA VAN AJNT IR YNV N QIR QA
NARD] G RN AN AINI AT )
EaadaraNgR G’

5523 A

Esto se debe a que, en primer lugar, los buenos actos dirigen al placer y los malos actos
al dolor; cada causa esta conectada con su resultado correspondiente —nunca puede fallar y
producir un resultado diferente—. Esta relacion invariable es producida por la
interdependencia.

25



gi.qsmcgoiica:.qgicaﬁcqg.qmcq.i.a.%'ﬁ.é&.igi.q%:.g.qgﬂ.
:’iiaﬁ'i'qaﬁ'”’\'ﬂ“]“"ﬁ“'ﬁ%’qﬁ’\'qﬁ“'@-’“’N'qﬂm’d'a“"”'

THRFNFI NG AR

Una vez entiendes en qué sentido la “interdependencia” se refiere a la carencia de la
existencia genuina, comprendes por implicaciéon que la interdependencia en forma de causa
y efecto es, en un sentido meramente convencional, del todo adecuada e infalible. Esto te
permite un convencimiento de total de las leyes que gobiernan todas las acciones y las
consecuencias —sean las que atafien a la vida ciclica o a las que estan mas alla—.

- ~7 - (SN N\
iou\]:.&]&rmomiom.qgioq&].ioaq.qqqomv&.&.gq.L].i:.I R:.qqq.
“ . . . . . . . . . QC . . “ . CQC 0\ . .
QN gﬂ (SEN i%ﬁﬂ& QINARR §§ QW] QQQN TN

. . . . - . . ’\’ . . . . . . . . . OV .
Y RRFUAFRANNTFHYR| FY VIR IR I
Qe QR
SN

Se puede afirmar, pues, que al depender de otras cosas, ningin objeto puede existir
genuinamente. El hecho de que nada tenga una existencia genuina es lo que hace posible
que la ley de causa y efecto sea perfectamente veraz. Y el hecho de que todo el

funcionamiento de la ley de causa y efecto sea perfectamente veraz hace posible que las
semillas se conviertan en brotes, los brotes en granos, y todo lo demas.

”]@ﬁiii""\:qai@&g‘aiiz"%ﬂq@*qa”ﬂ‘" 3:1 ‘:"\Eﬂ%\i
r\:'naa\'gj&'gn'q'qa’q'ﬁm'if&'q%&'n'ii’nw'ai'q%:'m1 Ry
a:*:@qéj&'gﬂ'g‘mﬁ'qﬁm'ﬁgm‘ma‘qu‘z:ra“q'§ﬁ%:'1 SCURES
SSCCEy 'g@ﬁ‘&&& SR NRNFHN R R YT _'%’5‘&:'1

Supén que éste no fuese el caso y las semillas de cebada, o cualquier otro cereal,
existieran genuinamente; nunca llegarfan a convertirse en brotes. Tampoco los nifios se
podrian convertir en adultos, ni ningin proceso similar tendrfa lugar. Si los nacimientos
mas elevados existieran de modo genuino, serfa imposible para una persona en un
renacimiento superior descender a los infiernos. Si los seres conscientes ordinarios
existieran de modo genuino, serfa imposible para ellos convertirse en un Buda. Los dilemas
logicos derivados de ser algo que existe “de modo genuino” son muchos.

26



%"'i'éfqﬂ"'%i"‘@"ﬁ"I A8 PR TRHN TRy
R aq gAY AR @Y FN G H A NE AN

TP

Lo que hemos explicado, concluy6 nuestro Lama, transmite una ensefianza propia de
la seccion de la “Implicacion”; de la escuela del Camino Medio: que estos dos principios —
causa y efecto o interdependencia, por un lado, y el hecho de que nada existe de modo
genuino, por otro— van de la mano, uno apoya al otro—.

Notas

143 Sendero de preparacion. El Budismo describe otro grupo de cinco senderos o niveles de logro
espiritual, los senderos de acumulacién, preparacion, vision, familiarizacion y “no mas aprendizaje”.
Los cinco pertenecientes al sendero “mayor” difieren de los del sendero “menor” (ver nota 56).

144 Los ocho niveles. Se refieren a formas de meditacién intensamente profundas que conducen a
nacimientos posteriores en las ocho secciones de los reinos de la forma y sin forma, las cuales
siguen siendo consideradas como sufrimiento (ver nota 14).

145 Los mundanos meditan en la concentracion... El verso se encuentra en f44a-44b de esta famosa
ensefianza del Buda (ver entrada 23). La cita que viene a continuacion es el siguiente verso del sutra,
del f44b. Las palabras en la edicién que hemos dispuesto son ligeramente diferentes, aunque la
intencién es la misma. Udraka era un sabio no budista que tras despertar de un largo periodo de
meditacién, se enfurecié con unos ratoncitos que habfan mordisqueado las impresionantes trenzas
de su pelo. Por culpa de su odio, nacié después en los infiernos.

146 No hay una segunda puerta... Cita de f 13b del trabajo del Maestro Aryadeva (ver entrada 40 y
nota 79).

147 La sabiduria que no esta empapada del método... Las lineas aparecen en el f 313a de este sutra
famoso y se clarifica después (ver entrada 35).

148 Por esta virtud puedan todos los seres... Lineas finales de los Sesenta V'ersos de Ragonamiento del
Maestro, a menudo utilizadas hoy dia como oracién de dedicaciéon después de la buena actividad de
escuchar una ensefianza. Original de £22b, entrada 5.

149 Con las alas...Cita en £ 212a de Entrar en el Camino Medio (ver entrada 74 y nota 129)

150 La Comprensidn que no Cesa. Una ensefianza famosa del Buda que le pidié un discipulo llamado
asi (entrada 49). La Raz de la Sabiduria del Maestro Nagaryuna (200 D de Cristo) esta clasificado en
la entrada 4, para otros trabajos de su famosa “Coleccién” ver la biografia de la traduccién inglesa
de su Carta a un Amigo (p 10, entrada 95).

151 Los maestros Budapalita... Para el comentario del Maestro Budapalita (500 D.C), ver entrada 85.
El trabajo del Maestro Aryadeva ya ha sido registrado antes (ver nota 79) igual que Euntrar en el
Camino Medio del Maestro Chandrakirti (nota 129). Para Una Clarificacion de las Palabras, ver entrada
73.

152 No hay camino hacia la paz... Del sexto capitulo del trabajo de Chandrakirti (f 205a, entrada 74).

27



De manera breve, las “dos verdades” mencionadas son lo que normalmente denominamos “verdad
engafiosa” y “verdad dltima”. Ambas son validas y todos los objetos constan de las dos. La
dependencia de los objetos (especialmente en el sentido descrito abajo, referente a conceptos y
nombres) es su verdad convencional o engafiosa. Su apariencia es “engafiosa” porque a la mente de
la gente normal aparecen como algo diferente de cémo son, en realidad. La verdad “dltima” (aqui
denominada “real”) de los objetos es su ausencia de no-dependencia y se petrcibe por vez primera
directamente en el importantisimo estado meditativo conocido como “sendero de la visiéon”. Ver
esta verdad directamente hace cesar de inmediato el proceso a través del cual sufrimos.

153 E/ estudiante de Nagaryuna fue Chandrakirti... Las lineas son de su trabajo sobre las dos verdades;
ver f 72a, entrada 56.

154 Escuela Detallista. Denominada asi porque “consagran su estudio exclusivamente al comentario
clasico conocido como Exposicion Detallada, o también porque entienden el significado de la
Exposicion. (El Primer Dalai Lama, entrada 14p, 14).

155 Escuela de las Escrituras. Se dice que el nombre proviene de que “esta escuela de filésofos
sostiene que la escritura (es decir, el sutra) es valida, pero niega la validez de los comentarios
clasicos, como los Siete Trabajos sobre el Conocimiento.

156 Escuela Solo Mente. E1 nombre viene de la teorfa de esta escuela en la que dice que “cada objeto
existente es solo una parte de la mente”, aunque esta descripcion general aparece mas refinada por
la propia escuela.

157 Hecho de una “sustancia” diferente. Es decir, viene de cualquier causa principal o predisposicién
diferente.

158 Parte de la escuela del Camino Medio, “Independiente”. Esta escuela se denomina asi porque sus
seguidores abogan por un camino medio que evita el extremo de pensar que las cosas existen (de
modo genuino) y el extremo de pensar que las cosas no pueden existir (si no existen de modo
genuino). Los “Independientes” son una de las dos partes de esta escuela; ellos creen que se debe
dirigir a una persona hacia la visién correcta de que las cosas estin vacfas de una existencia genuina
cogiendo un objeto independiente y analizandolo en términos comunes —en vez de empezar a partir
de la propia visién incorrecta y tratar de demostrar lo absurdo de su posicion—. Estos puntos son
alumbrados por el gran Changya Rolpe Dordge —del que se dice que es una reencarnacién anterior
de Pabongka Rinpoché mismo— en su Sisteras Comparativos (p289, 305, 325 entrada 80).

159 Consciencia vilida. Cualquier percepciéon “razonable” normal —la mayoria de nuestras
petcepciones cotidianas— Lo opuesto serfan aquellos casos infrecuentes en los que percibimos algo
equivocado, como confundir una hoja que se mueve con un animal pequefio mientras conducimos
el coche, o creer en algo irreal que vemos bajo la influencia del alcohol o las drogas.

160 Seccion de la “Implicacion”, de la escuela del Camino Medjo. Denominada asi por su creencia de que
una linea de razonamiento que ponga de manifiesto lo absurdo del punto de vista del oponente, es
suficiente para despertar en su mente la visién correcta de la naturaleza de la existencia (de nuevo
ver Changya Rolpe Dordge, p 407, entrada 80)

161 Grupo “Funcionalista”. Se refiere al colectivo de las escuelas, Detallista, Escrituralista y Solo
Mente, pues todas afirman que las cosas funcionales existen verdaderamente.

162 E/ andlisis en cuatro puntos. Pabongka Rinpoché clasifica brevemente estos cuatro en su tratado
sobre las Etapas (entrada 47, £ 362 — 377):

1 Identificar lo que niegas. Cualquier objeto que pudiera existir verdaderamente. No puedes
atrapar un ladrén si no sabes que aspecto tiene.
2 Reconocer la necesidad. Si un objeto existe verdaderamente, debe ser verdaderamente uno o

28



verdaderamente muchos.

3 Percibir que no es verdaderamente uno. Si tu fueras verdaderamente tus partes, no podrias decir
“partes”, puesto que solo eres uno.

4 Percibir que no es verdaderamente muchos. Si tu fueras verdaderamente tus partes, cuando tomases
cualquiera de ellas, ésta serias tu —del mismo modo en que te queda con una vaca, cuando
tienes una cabra, una oveja y una vaca, y separas a la cabra y a la oveja—.

La conclusién es que, puesto que ni eres verdaderamente uno ni verdaderamente muchos, no
existes verdaderamente. El Noble Tsongkhapa discute estos puntos en f 374-475 de sus Efapas
Extensas (entrada 61)

163 Vision innata destructible. Esta manera de considerar a las cosas se denomina “destructible”, tanto
porque se enfoca en el yo —y yo un dia pereceré— como porque la visioén errénea en si misma un dia

sera corregida y desaparecera.

164 Lo gue llamamos antoexistencia. .. Cita del comentario sobre los 400 1ersos, del Maestro Aryadeva
(nota 79). Ver £187b, entrada 72.

165 Puesto que cada objeto etiguetado. .. Se encuentra en p 396 de la entrada 45.

166 Como una ilusion. .. 1a linea entera se encuentra en f 16* del trabajo, entrada 70.

29



THE ASIAN CLASSICS
INSTITUTE

Curso I: Las ensefianzas principales del budismo
Las Etapas a la Iluminaciéon (Lam Rim). Nivel Uno

Clase diez

XVI. Cémo Saber que tu Analisis aun es Incompleto
N GEARE E RN AR NI O
TN HET Ak

L a tercera de las cinco secciones relativas a la visiéon correcta explica como saber que el
analisis que llevas a cabo en relacién a la vision es aun incompleto. Este punto se resalta
en el siguiente verso del texto rafz:

ﬁ:':r%;q‘qﬁmniwaﬁn'ﬁq

FR R AR qAad LI

BT RSy

ﬁ'i:'gn'ma'ﬁﬁ]’:m'm{q&'m'aix‘ﬂ
BN IYE

(11)

No habras comprendido el pensamiento
de los Sabios,
Mientras estas dos ideas te parezcan dispares:
La apariencia de las cosas —la infalible
interdependencia—;
La vacuidad —mas alla de posicionarse—.

- - N\ - - - - N\ A\

~ . S g o . o“ . ~ . .

TP ISR NG N IR

Digamos que has meditado en las instrucciones previas y diriges tu punto de vista o vision

30



a analizar los fenémenos. Si tu andlisis es realmente completo, la interdependencia y la
vacuidad deben aparecer juntas, apoyandose mutuamente.

BN @ e cpmemn Rowogmpm o R AR . SO Sl A AN
3Ry RS R e s A s
A pesar de este hecho, parece que algunos antiguos sabios de la India y budistas

tibetanos de antafio, eran incapaces de explicar la interdependencia, aunque parecian
entender el concepto de carencia de existencia genuina.

-

§:’:1"g§%:n§m'q§:'§:'1 IR RGR JN R W A{N G
33“5@""@‘%“ﬁ"’“ﬁ“ﬁqﬁﬁ:i’qq\""'ai"i’/‘%

Lo que dice el verso, concluyé nuestro Lama, es lo siguiente: “Supén que tienes
realmente una comprension de esos dos conceptos a nivel individual: 1) /a apariencia de las
cosas —la interdependencia—y 2) /a vacuidad —el hecho de que nada existe de modo genuino—.
Pero supon que se te antojan caracteristicas contradictorias —crees que ninguin objeto puede
poseer uno y otra al mismo tiempo—.

%‘m&'qga'gﬁ'qgm'zaa'q%:'ma‘gq'qﬁm'ta%'wiﬁm'ﬁ:q Far
zsm'63‘&:'51'&’:\1'g:l'm'scd“é&w:'&ﬁ'ﬁ&"g’:ﬁ'ﬁ&'aﬁq'ﬁ:gm'
Q&&Tﬂﬂ"% NET

“Considera estas dos ideas: 1) la interdependencia infalible, en que las causas (es decir, los
actos) de una determinada naturaleza deben siempre conducir a resultados (consecuencias)
del mismo tipo; y 2) la vacuidad, la idea mwds alld de posicionarse —el hecho de que ningin
objeto del universo tiene un solo atomo de algo que pueda existir por si mismo—.

‘%i& . i& a QTQR'R! i éﬁ 615:";3'& E\f&l’a QQ]Q]' a= "i"\q%gﬁiﬁ
3:5:1':13'5&1’:&'ﬂ&"{g'&z&gﬂm‘%@ q%mﬁqm&m%’q&"@&m'
N AYRa|

“Mientras se Ze aparezcan de este modo —mientras las dos ideas se te antojen dispares
mutuamente excluyentes, como caliente y frio—, no habris comprendido perfectamente la idea
ultima de/ pensamiento de los Sabios, de los Budas”.

31



XVII. Cémo saber que tu analisis es completo
QG WA AR SR N FRN AR EL A
SRR ALy Akl

A qui llegamos a la cuarta seccidon: como saber que el analisis que llevas a cabo,
apoyandose en la vision que has desarrollado, es completo. Se explica en el siguiente
verso del texto rafz:

M&'anﬁ&'q“&’n]‘aiﬁ'na'%q'sai}

@qaﬁm'ﬁ'q%la'&{:'z:réaq%ﬁ‘q&1

R Gurya g Qe s Y g RBaE|

REY IR syguER |
GRS

(12)

A partir de un punto, dejan de alternarse,
vienen juntas.

El solo hecho de ver que la interdependencia
nunca falla,

Te lleva a una comprension capaz de destruir
la manera en que te aferras a los objetos.

Asi tu analisis basado en la vision es completo.

%W:'qaq'a:q'im‘ﬁ’ﬂ'iﬁ'ﬂ'@&'&f&'ﬂ&&'ﬁﬁm'ﬁ:'@;'ﬂﬁq&r&’ﬁ'
NP FNIIJRNNITAR/R YR RN EFAIAARE S
?{z«r'ﬁ"ﬁ:"ﬁ“'a:'qaq@&'gnn‘im'S&'m:'aﬁ'ma'?g’:mq%w

He aqui lo que damos a entender cuando decimos que @ partir de un punto, dejan de alternarse.
Tenemos dos elementos: en primer lugar, el hecho de que el funcionamiento de las cosas,
los buenos y malos actos, es totalmente apropiado, a pesar de que ningin objeto es mas
que una etiqueta, son tan so6lo nombres. En segundo lugar, tenemos el hecho de que st
intentamos buscar lo que recibi6 el nombre, sélo encontramos la vacuidad: no existe ni un
solo atomo de existencia genuina en ningin objeto que hayamos considerado.

32



PO Y, " » VUG . SRR, "y N URPYTL.. I~ YU -
RaaEa)RigRA 3] 52 JAER G IR A PR AR B AR
QO “ . . C\ . . ~ t\ 0“ .

TG O AARARIY &G

A partir de un punto adquieres la habilidad de explicar estos dos hechos ya que vienen
Juntas 'y dejan de alternarse. Es decir, llegas a darte cuenta que, tanto la vacuidad como la
interdependencia, son aplicables al mismo objeto, sin contradiccién en absoluto.

Y, S et ey . . .s - Y Y .
Q’ﬁQ]N ﬂ"@q 5’311\1 J'Q Q‘E)J\ 3\1\1 E)Q'] ISENRAEN QWN & glﬁ)c?\ Q%ﬁ
- - N\ - N\ -
qg‘m‘&sna'&a:n'é&'@ﬁ'q&mﬁq'Q‘Eq‘gﬁq‘ﬁ:z«r%q'&ﬁs
V ONOV . 0\ . . . - . Ov . . . 0“ . V . .
Fpd R diagR BragriReRqR i) e
e ‘T P G . .“N. .":.“ 3. gl =ay .
ATREARN] HRRIVIRTITATIATRFTNRAH
YR YW AR ASFRN RS
Comprendes entonces que la interdependencia es infalible, consiste simplemente en
valerte de un concepto para etiquetar el conjunto de partes que sirve como base para recibir
la etiqueta. E/ solo hecho de ver que la interdependencia nunca falla te leva a una comprension que
niega completamente /z manera en que tiendes a sostener la existencia genuina, que se aferra
a los objetos. Entonces, cuando piensas en la vacuidad comprendes la interdependencia,
cuando piensas en la interdependencia comprendes la vacuidad. A propdsito, esto es lo que

quieren decir algunos sagrados sabios cuando afirman, “al comprender el secreto de la
interdependencia, de repente aparece el significado de la vacuidad.”"’

%’ga'@:'ggs\‘qﬁm‘g“/y?{s“n%'ma‘iﬁ‘:}a’{q&m1 RRE R RS’
qabﬁ’q%&.‘%Xqﬁmniﬂ.as.q.m.a&’.ql%:q&.Sq].ng.gq.;]&%.‘%.
ﬁg'arzammg&'na'cg'na'sgﬁ'm’iq&m'&q'@:’1 ga&ﬁﬁﬁ}’:&'m'
LEEERRE G ERE S N

Una vez todo esto te suceda, comprenderas que el tema central de la interdependencia
es que nada existe verdaderamente. Y este hecho, que nada existe verdaderamente, tiene el
poder para conducir tu mente hacia la experiencia, estable y segura, de que la
interdependencia nunca falla. As7 sabes que el andlisis llevado a cabo, usando /z vision pura
de la seccion “Implicacion”, de la escuela del Camino Medio es por fin completo. También
podemos decir, concluyé nuestro Lama, que habremos encontrado el pensamiento
incomparable de Nagaryuna.

XIII. Una ensefianza incomparable de la escuela “Implicacién”

33



mqq'vq:'tg:nw&’q&awﬁmn'ﬁq
- - - S N\
Fr N RS Hea VA GR YR

@'ﬁ:ug&r@a'%a':ﬁ'émxﬁmq1

mar\'q?a\*gmugq'ma-&-q%a-a1

GREAEED)

I a ultima y quinta seccion en nuestra explicaciéon de la visién correcta tiene que ver con
una enseflanza sin igual, seguida por el grupo de la “Implicaciéon”, de la “escuela del
Camino Medio”. Esta instruccion se halla en el siguiente verso del texto raiz.

13)

Ademas, la apariencia impide el extremo
de la existencia;
La vacuidad impide el de la no existencia,
Y si entiendes que la vacuidad se pone de
manifiesto en la causay el efecto,
Nunca seras arrastrado por los puntos
de vista extremos.

AURIR T RNF W FN YL QN RS NAARE] V2N W= H2a N
A E 3 1 3
St

Todas las escuelas, excepto la de los miembros del grupo “Implicacién”, sostienen que
comprender la apariencia de las cosas te impide caer en lo que se conoce como el “extremo
de pensar que las cosas no existen”. Mientras que comprender la vacuidad te impide caer
en lo que se conoce como el “extremo de pensar que las cosas si existen”.

sacq'«1%&‘&3'@1&'cq'?{le'ﬂ}:'ﬁ:'q:'&q'g:@:m'é&'mmnﬁqua'
~ A\ e - A A

AR N Eg R dgaR Agaea e yRa SRR R A

aq‘:g:r:m'q'gq‘q&'%’:n&'agﬁi‘é&ﬁ':ﬁ‘&ﬁ'&zq@m‘mﬁq}

Sin embargo, la posicion del grupo Implicaciéon, es que ningin objeto que puedas
imaginar tiene una existencia verdadera, aparte de esta mera apariencia. Comprender este
hecho te impide caer en el extremo de pensar que las cosas existen —es decir, que existen en
un sentido ultimo—. Y debido a que esta mera apariencia misma no puede existir por si

34



misma, comprender la vacuidad te libra de caer en el extremo de pensar que las cosas no
existen —es decir, que no existen convencionalmente—.

ExaRariad q‘aﬁ'a:ﬂaq‘@m'&gq'nq&'a:'gqm'aq'g:mm&'
nﬁiiqﬁw'iﬁﬂ qﬁqz\r:rﬁa'?fnwmm'ngq'q&'qgg:'ﬁ&f&ma'
Bx| SRRE| A FHFA ARV IRRR QRN KGILR IFFATZE’
ﬁz‘""ﬂq'ﬁa]/&'”%“:'a]&éﬂﬂ'34gq'q'&ﬁ“"'ﬁ’\'ﬁﬁ'qﬁXa“]m'
By gyl

Desde el momento en que algo es interdependiente ya no tiene la posibilidad de ser
nada mas que algo que no existe genuinamente —algo que no puede sostenerse por si
mismo— Esta afirmacion obedece a que ese algo debe existir dependiendo del conjunto de
partes que sirven como base para recibir nuestra etiqueta. Observa el ejemplo de un
anciano débil que es incapaz de levantarse de su silla por si mismo, y ha de valerse de un
apoyo —no se sostiene solo— Aqui tenemos un caso similar: ningin objeto puede
sostenerse por si mismo, ningun objeto puede existir de modo genuino, en tanto en cuanto
dependa de cualquier otro factor.

gamﬁq‘&ﬁ‘ma'?{q':qsq‘arqﬁ:l‘n‘&'?qz\mmx‘i&’igﬂ Raar
AR HU YR BRI PRAaa A

Hablando en general, hay un sin fin de pruebas logicas que se pueden utilizar para
establecer el significado de la carencia de naturaleza autoexistente. Sin embargo, hay una
que es la reina de todas ellas: “probar a través de la interdependencia”. Digamos que
exponemos este argumento diciendo:

SwRT gﬂﬁé&'&ﬂ :ﬁqna'&gﬂ% ERAJUNFVARR] 3
BN 3|

Considera un brote, no puede existir de modo verdadero,
Porque es interdependiente.

Deme Dt mrrit DE a — % “é-’”"-\ . . % op1s
AR FEN S YA FH TR AR FI A
0“0 t\
FITARIAN]
Los miembros de algunas escuelas no budistas responderfan “No estoy de acuerdo con tu

razon”, dando a entender que “los brotes no son interdependientes”. Hacen esta
afirmacion porque creen que cada objeto en el universo es una manifestacion de un Ser

35



pristino.

?:J’ﬁ'g&:m':rrdmé'q&'qsi'aiﬁsq“{ﬁn&'éﬁmawg:q LN

m'&a\'@'a:'%ﬁ‘f&'g'zmrsﬁ'ﬁ_&'&:'mas\'@/&'&gﬂ'a@s{aﬁm'
V . 0\ . . . ., ' . . . .\ . . . - . '\ .

EQHGUANFARIAYR | ARG B G R AFIRFS
-~ a a_ a a N - -

qgm'mq'q'a:':q'&éq'?ﬁ‘g&'&gn'm'@qn'&nqﬁ'mﬁm SEAY

aqza'&:’:'1

La mayoria de los antiguos budistas tibetanos cafan en el extremo al que denominamos
“pensar que las cosas cesan”, pues dirfan que si algo no existe verdaderamente no puede
existir en absoluto. Todas las escuelas que van desde la Solo Mente hasta las anteriores, el
grupo conocido colectivamente como “Funcionalistas”, caen en el extremo de “pensar que
las cosas son permanentes” pues no pueden explicar la interdependencia si aceptan que
nada existe de modo genuino. Los miembros del grupo “Independiente”, dentro de la
escuela del Camino Medio, aceptan la idea de la interdependencia pero no estan de acuerdo
con que algo interdependiente no pueda “existir por definicion”. Esto equivale al extremo
de pensar que las cosas son permanentes o estaticas.

&FN""’SS'&'”NRR:“@ i'@ﬁ'aﬁ'gg'ﬂ]ﬁi'i"'aﬁ“'&& TR
asﬁ‘é&'i'c‘\fﬁ‘g:‘ax'qaq'@/&'&’ﬁu'&'&{Q&'ﬁé‘qr@a'i?” SEar
g'ra'ix’qa'@ff:@m'qa'&’ﬁﬁ3‘:@":1"&%‘&'35':13%’5@51

Los auténticos sabios de la escuela del Camino Medio hacen una cuadruple distincion:
dicen que nada existe de modo genuino, pero no dicen que las cosas no existan para nada;
todo lo que existe es una mera convencion, aunque todo existe sin existitr de un modo
genuino. El error de los Funcionalistas y demas escuelas es que fracasan a la hora de
distinguir entre estas cuatro distinciones: dos del tipo “nada existe” y dos del tipo “todo
existe”.

. . QQ . . - . . - CR : . - . A . Q0Q — . .
RUATR AR YA ATRA R AT FHARUNFLAZR| Gaa
QRVEAFT T NI APBANVUER] WK RGN EIHAAIR]
PN FI NIRRT

Segun la escuela de la Implicacién, se pueden evitar ambos extremos —pensar que las

cosas son permanentes y pensar que las cosas cesan— tan solo con una afirmacioén logica:
“nada puede existir de modo verdadero porque es interdependiente”. La primera parte de

36



la afirmacién nos aparta del extremo de pensar que las cosas son permanentes; la segunda,
del extremo de pensar que las cosas cesan.

- S\ A= AN\ - - N\ N\ -
RPN RE VAN AR TR RAPR EA] & H2R TR M NA'RR!
QD A~ - -~ - -~ N QA Q&
QYRATFNF| J VA YN PR AR DR A AN LR T 35 P
BN SR :ﬁqnwaﬁ‘:ﬁ'ﬂq&'mgxaﬁm'&'v“qq'ma':@qn&'
F AN gq'aﬁm'v“\aq‘ma'@&'@z«mq:'q%a'&fq‘im‘:1&‘

T

Mi precioso maestro, Chone Lama,'* siempre decia que las dos partes de la afirmacién
impiden, cada una los dos extremos —el de la permanencia y el de la cesacion—. Lo explicaba
ast: el sentido literal de la primera parte de la afirmacién, “nada puede existir de modo
verdadero”, sirve para evitar el extremo de creer que las cosas son permanentes. Afirmar
que algo no puede existitr “de modo verdadero”, implica, no obstante que no es no
existente; lo cual niega el extremo de pensar que las cosas han cesado. Y esta descripcion,
solia decir, basta para entender por nosotros mismos el procedimiento de la segunda parte
de la afirmacién “... porque es interdependiente”

ANE AR FINTR]
ﬁ'@&'}%qq% SN SEEERAE
YRR YRR AR =TS

BN TYRNRS|

Comprendiendo esto, veremos por qué el glorioso Chandrakirti afirmé:

Asi pues, esta prueba que se vale de la interdependencia,
y .y L 169
Corta la marafia de toda vision errénea.

SR Fuaaa s RR% AR W IR FF AFANE 1R FIRPar
NI TR VAINE] FFUN]

De este modo, hemos revelado que ningtin objeto en el universo existe verdaderamente.
Para poder afirmarlo nos hemos valido de la razén “porque es interdependiente”, y hemos
demostrado que estos dos hechos nos impiden caer en cualquiera de los dos extremos.

También por este motivo leemos afirmaciones como la siguiente, procedente de la
Sabiduria Raiz:

37



RARERRLAREEl
ﬁ‘m'aaq&raﬁ'g:na'qm%ﬂ
SR

Todo es correcto en cada cosa

. 170
Para la cual el estado de la vacuidad es correcto.

AR ANTR']
REANEREE]
ERCEARES AR

(G SRy

O las bien ilustradas lineas de un sutra famoso:

La forma es vacuidad

. 171
La vacuidad es forma.

“o ON . vv . . . eyt . 0\ . OQQV . . . CQ
Buegyageiag] FEagiagRiTiyaRRaedy
"\.“...V\s.""..“.v ==y - ) Y——
FREAINTNAT [FRNHNRA] (G FN AR
A proposito, estas ultimas lineas se mencionan para revelar que la interdependencia es

vacua y que la vacuidad es interdependiente. Te ayudara a comprender que cojas este
mismo ejemplo y lo leas asi:

Yo soy la vacuidad
La vacuidad soy yo.

&‘i’mg'ﬂ R:‘:@q'@N'%/i‘&lm'ﬁ%‘qg&‘m&'Si‘fiﬂﬁ] ot
“ﬁw'“'%"”'@“1’@"%’%’“3’51"’4"""‘1@\ ﬁ'?‘""@"ﬂﬁ“’l

En resumen, concluyé nuestro Lama, las leyes de la causa y el efecto se adaptan perfectamente a
cualquier entidad que carezca de existencia genuina. Si puedes apartarte de caer en los dos
extremos, no cometeras grandes despropositos en tu esfuerzo para desarrollar la visién correcta.

PRACTICA

38



XIX. Pon en practica lo que has aprendido

na'm'ia\rm'%ﬁ'qmgmw'mmammaqg&ww%

H emos llegado a la ultima parte, la cuarta secciéon de nuestra explicacion general del
cuerpo principal del texto. Consiste en unas enérgicas palabras de animo —el lector
debe tratar de identificarse con la verdad de estas instrucciones para luego ponetlas en
practica—. Tal como sefala el dltimo verso del texto rafz:

BE ARG RES CENC)
mﬁg&&r&:ﬁ&'E'Qaq?{q&r:ﬁ&
SR8 24 §aEs agu FRaags N
RLRENE R S N
GRBAELE)
(14)

Cuando hayas entendido tan bien como yo
los puntos esenciales

De cada uno de los tres senderos principales
explicados.

Entonces, hijo mio, aislate,

Haz vigorosos esfuerzos para alcanzar

Tu deseo ultimo con celeridad.

%"a‘*“&'@'ﬂﬁ"%m'%&’51'“1 35 %&N'E‘N'SFEW%’“WWM

q&&@:'ﬁj‘é’&i&;21&'%ﬁ'ua'&éam'ﬁ‘?é'a%a'q[g‘:1‘:1531 aXy
F IR R IR AR Ry age
@75‘“""“5}5""g"q""“155'@3"‘55'“'a'g.'qﬁm'@'ﬁq"ﬂa'ﬂg"
qr\'a]%a'iaqN'ﬁmga&'a:'sq'im'nggauz«mgq&né‘m‘%q‘

- - N\

NN'ﬂGN'NR'ﬂﬁNN'&YU\] 1

39



Este verso es una instruccion muy personal que el Noble Tsongkhapa, movido por
profundos sentimientos de amor, nos ha concedido a todos los que pretendemos seguitle.
Nos esta diciendo, “en primer lugar trata de entender los puntos esenciales de los tres
senderos principales tal como los he explicado; hazlo por medio de escuchar una y otra vez
enseflanzas al respecto. Después, has de valerte de la contemplacion para reconocer la
veracidad de estos puntos; hazlo en retiro, en un estado de aislamiento que corte con todos
los lazos de esta vida, y vive aplicando el principio de tener pocas necesidades materiales y
sentirse satisfecho con lo que uno tiene —mantén tus preocupaciones y actividades al
minimo—. Haz vigorosos esfuerzos por practicar asi, actia con celeridad, nunca te
abandones y pospongas la practica, y luego, hijo mio, alcanza el deseo ultimo de todas tus
muchas vidas”.

BR RN SR Ty Bs AR G BRER AR

QN Qicéz\l ﬁ’:lﬁ JRR I ﬁ:ﬂ" N&N'&E&'%ﬁ = %&! Q’] IS
HA 'F&! N'Q‘}{"\'Q'ﬁ'é’ﬁw'ﬁqqli@ﬁﬁ]

Dentro incluso de estas palabras hay profundos puntos esenciales que el Noble ha
usado refiriéndose a los temas principales. Por ejemplo, la palabra ais/ate se refiere a aislarse
no solo externamente —vivir en algun lugar apartado del bullicio y ajetreo de la vida— sino
también de tu propia mente: evita que tu mente emprenda su viaje intercontinental habitual
a través de los ocho pensamientos mundanos y a través de tus miles de esperanzas y
temores diarios.'”

-

mgqqg&m:&ﬁqqmqnﬁm 55:1:13:1:13@@3&' St Rl
i ‘En@\ 531 3’5"‘"5“1 |

Haz vigorosos esfuerzos tiene su propio significado especial: no decimos, por ejemplo, que
uno “se esté esforzando” cuando se empecina en cometer un mal acto. Los “esfuerzos”
auténticos son los que haces con entusiasmo por lo virtuoso.

N\ A N N\ Q\ &~ -
THATFNFRFINRNGIATIIRFgAN] Jyw
.~ . .\ . .N . . . . .“ '\ . . ’R
WR 'R QRN &lﬁ JA'AR iqg‘:l\i \CF] o Q]ﬂf-'\z\i a Rﬁ‘

Tu deseo siltimo empieza realmente a partir de ahora y persiste hasta que te conviertes en
un Buda. Y lo que el verso sefiala es que debes dedicar todo tu empeno en alcanzar tu
objetivo ahora, con celeridad, ya que no sabes a ciencia cierta cuantos dias te quedan de
vida.

40



QFE QN VAN AN YA MERE R FHNN NN RRE NENNINE
SHATVTTRHIINT SRNTNT 3
QA a -~ a a a
aq.(g.Sq.qq.@&ri.ﬁ.iq.gﬂoq&].gq.@moqaq&.%:.wi.&.%&.
¢Qué significa hazg vigorosos esfuerzos? La gente como vosotros y yo podemos empezar
una practica por la mafiana, como entrar de retiro para entablar una relaciéon especial con
algun ser santo, y cuando llega la noche empezamos a buscar el sigho mistico de que la

practica ha dado resultado —esperamos entonces ver cara a cara a alguna deidad, quizas oir
una voz que nos diga que llegaremos a la Iluminacién en tal fecha, tener una visién o un

sueflo especial—.

“‘%‘QSN'37&‘3“\4'&1’:%‘%‘%'s'&'@q'w %’i'ﬁgﬂ]&'g'ﬁ'@&!'@?'
N:&'@N'ﬁ'ﬁfqm:'n«;{m'mg:&'aig':ng&'iqaq&'n&'qﬁm'a{
:N'gqug&gq'8’&15:1%:1‘5&1’&1':1'@:w:'némiwg&ma‘gaﬁ1

Pero la practica religiosa no es esto. Las escrituras sefialan que incluso nuestro
compasivo Maestro, el Noble Buda, tuvo que practicar durante tres “incontables” eones'”
antes de obtener el estado de la Iluminaciéon. Vosotros y yo, tenemos que pensar “estoy
dispuesto a pasar no menos de cien mil vidas con mi practica, si hace falta”.

5:'@'m&@?&mm?{zm&1&'g"&'ﬂg&'t@&\'@:&’s‘m&‘@qﬁfﬁ
g&‘qﬁ&@@&&?ﬁ&x'qa:'h‘aqqqﬁﬂ r@:‘g'g}ﬂ a&=xq
RS RGNS R PR )

Debemos invertir mucho tiempo en el estudio y el razonamiento y después meditar en
las diversas Etapas del sendero a la Budeidad. Para ello tenemos que fijarnos un objetivo,
practicar y después experimentar plenamente los tres senderos principales; nos diremos:
“En el mejor de los casos, voy a obtenerlos en un dia. Si me lleva un mes, lo consideraré
aceptable. Pero, en el peor de los casos, intentaré por lo menos conseguirlos dentro de este

2

ano.
A & - A N\ N~ -
Q’qQ'ﬂ'ﬁ&&'lﬂ'ﬁq'ﬁl\q&l'ﬁm'ﬂ&!"‘gﬁ" NN"\&'NN"\&'@N'QSQK'
% . e} - TR SRR . X ¢ e
RN NG| FRSIRIR] FEVFN FIRFN]
Deberfamos seguir las palabras de Gueshe Dolpa, uno de los Visionarios de la Palabra,

41



quien dijo:

iEtapas del sendero! jEtapas del sendero!
Todas se resumen en tres frases breves:
“Mira a largo plazo”

“Piensa a lo grande”

, . 174
“Mantén un ritmo”’.

Sar- S - S - N B - -
o&] ﬂ"ﬁ:& Q ‘é% 5\!4] é-'f QYK § NEN'HNT NR'RT)'AR Qiﬁ q
- -

[/ J ARSI RN VRN FHN ’351/ AR R H YIRS
gn]&'q%ﬁ’g’q&@'m&m‘?&'@N'g:&%i&ﬁR’fﬂ'ﬂ&'@'ﬁ&’]&r
SOEEES !

Lo que queria decir con la expresion mira a largo plago era que necesitamos apuntar hacia el
objetivo de convertirnos en un Buda. Piensa a lo grande significa considerar lo siguiente:
“Para alcanzar la Iluminacién voy a practicar todos los senderos, uno tras otro: los tres

niveles de motivaciéon y los de la enseflanza secreta —los niveles de creaciéon vy
consumacion”—,

%’vq:'qinﬁim'ﬁ‘%’&‘q‘én}'awé\a'gﬁ'm‘aq'v‘?]qw:'@&r@'::'

2:":}’&'&‘qgé&"g’ﬁ'gz«r@fgn&gﬂ ?é&'cq'iﬁ'g@&'ga'::'gr
gRaNF)| BraNa R agaaR | aaeR @A AN ER AR
N RN ER ES TR RGN TR A G R ASR AR
ﬁ‘*":‘*"q%sa"&'ﬂ%“’“Tﬁ‘*”i‘*”%'&i\q&’ gﬁgngg’:éﬁg:1

La gente que ve las cosas desde el lado mundano, aun sabiendo que han de morir en el
plazo de un afio, siguen haciendo grandes planes y actian como si tuvieran que vivir cien.
Desde el lado espiritual, vosotros y yo hacemos lo opuesto: somos demasiado poco
ambiciosos en relacion a la triple practica de aprender, contemplar y meditar —incluso con

las pocas oraciones que se supone debemos recitar diariamente—. Siempre escogemos la

practica mas facil, siempre pensamos en pequefo, decimos, “esto es todo cuanto puedo
hacer”.

%’ﬂéa'a“qqma'&:‘E}N'@N'q'a:&r@&iﬁfﬁfmxwri&xmraﬁ'i&r
- A

Al AN

42



Pero estamos equivocados: si realmente desplegamos el esfuerzo, no cabe duda de que
podremos convertirnos incluso en un Buda. Tal y como sefiala la [7da de/ Bodbisatva:

RaRR AR RN
BYYTRERT Y

R ERRRCER GREE

IR YR SRR AR AR

No seas cobarde y pienses

¢Como voy a poder iluminarme?

Los Que Asf se han Ido dicen solo la verdad y
Esta es la verdad que pronunciaron.:

—
R Gs g TR ge
R g o gy
SR EGEET R

“Incluso aquellos que viven como gusanos,
Moscas, mosquitos, ¢ incluso gérmenes,
Obtendran la insuperable y costosa Iluminacion.
Si se esfuerzan verdaderamente”.

mﬁq'giqa'ﬁfﬁ&'ﬁ&rm

A SRR LG EN]

1@""@"@’?"'&"“5"5\1

IRRA TN R R IV R REA
fRsvaRa

Aqui estoy yo, he nacido hombre,

Y puedo distinguir entre el bien y el mal
¢Qué va a impedir que me ilumine

Si sigo actuando de un modo iluminado?!7>

43



%N .ﬁ.ng'%ﬁ‘m.s"@'q:.é:.i:‘ 1 g&].m.a’.é.n.‘:.g.g.s&r%.é&] .
t:%:rﬁafm

Por lo tanto, deberfas pensar tan “pequeno” como puedas en cuanto a tus trabajos
mundanos, pero tan a lo GRANDE como puedas en relacién a tu vida espiritual.

ﬁ:'ﬂ]&:"%‘zﬁ'sN‘Q"}{QN';\’\‘Q%"&'\'Q'@N'Sﬂ]‘:]ﬁﬁ‘ ;ﬁ:l&'ia'%ﬁ'
- - N\ %QV - -0\ =
N A e aa -~ Va

ANRARRVEH A '%'K'Q'RQ'@'Q!QQ'@Q"% ANTRN éﬁﬂﬂ‘l\l WS
TR

La frase mantén un ritmo significa que deberfas evitar el tipo de practica en la que das un
paso adelante y dos atras, en que vas del esfuerzo intenso al total abandono —tumbado sin
hacer nada— Mas bien deberfas mantener una intensidad sostenida en el esfuerzo que
aplicas a tu practica espiritual: deja que fluya constante, como un gran rio. Haz todo lo que

esté en tu poder, concluy6é nuestro LLama, para extraer la esencia misma de esta vida llena
de posibilidades.

LA CONCLUSION

XX. La Conclusion de la Explicacion
Q]ﬁ&.m.q\qﬁ.q.&s,\.éi.”.&%q.‘.&‘.g.q.%1
Zq?aq':1'@%‘3'&:'5‘{&'ma'ﬁi‘}'g’:"a"qa:'ﬂq&'ma'ﬁnm
P & WSE WRA SRR T L QTR L
RN R RS IR AN IYF LR |

I l‘ sto nos lleva a la dltima de las divisiones principales del tratado: observaciones finales
que acompafian la conclusion de la explicacion del texto. Se indican en el colofén que
aparece tras el tltimo verso del texto rafz:

44



Estas instrucciones le fueron impartidas a Ngawang Drakpa, un fraile del distrito
de Tsako, por el ilustrado monje budista, el glorioso Losang Drakpa.”

%’fga'm&'@q?ﬁ%&'qgaw’sa’z«rzaN&'@E&@N'ﬁé&‘gqmaﬁ’q'
ql gﬂ"’“?ﬁ'iﬂ@*""ﬂa“""5',3"%53“““1’*’“"gm’*‘q\{ﬁT

unos de vosotros, tras escuchar y pensar con esmero en los tres senderos principales
Al d tros, t har y los t d incipal

que hemos explicado, podria haber llegado a comprender lo que significan realmente —y
podriais desear pasar a la etapa siguiente— meditar en estos senderos para que, en efecto,

maduren en la mente. Si es asi, necesitareis conocer una serie de visualizaciones
: 177
apropiadas.

%ﬁ‘qga'{ﬂ]‘&ﬂ A5 gasan RN d] Grass
qi]"gn]zxxa:’q&ma%:m'ﬁq n&qz\:'g:'&qugﬁﬁf&ma%’a\'

Q A a e -
QN AYE AR TR FA NN TR SR AR KL
JNRFHNTNT RNENTNRR

La primera linea del texto raiz: “Me postro ante todos los sagrados y elevados Lamas”,
nos explica —de manera indirecta— los primeros pasos que habremos de dar. Estos incluyen
visualizar a la asamblea tradicional de seres sagrados, lo que denominamos el “Campo de
Acumulacién”'™, asi como pasar por las practicas necesarias para acumular un montén de
buenos actos, y para purificarnos de los malos actos. En resumen, tendremos que usar una

de las “practicas preliminares” o textos parecidos que estén relacionados con el Sendero de
Gozo o con el Sendero Raipido.'”

mﬁ:ﬁsﬁq&rﬁ’ai&:w&'@@&'&’:&’g’ﬂ&'ﬂz\m'qﬁq&s&’]&1
m‘é{’:‘@ﬁm&‘55\'3:'@:1‘@7&?&&'@N“éq'm&g‘q&'ﬁm'qg’&’{q‘%q'
%ﬁ'ﬁqqqu\mm«&n&'%'ﬁn]'@:'qg:'qm&'ﬁ:z\x'g'&'q%&n&'

A AR AR QYRR FIRR RGN AR'|

Incluso en las secciones en las que promueves una motivacién correcta, vas a tener que
hacer una revision mental completa del sendero, desde el principio al fin. Lo cual significa
que tendrds que pensar también en aquellas Etapas del sendero en las que tratas de
reconocer lo valiosa que es tu vida de ocio y dones, cuanto cuesta encontrar una vida asi.
Existe una gran diferencia si, mientras meditas, mantienes tu mente llena de una
motivacién excepcional y auténtica —el deseo de convertirte en un Buda para beneficio de
todo ser consciente, la actitud correspondiente al nivel de motivacion mayor—. Las
experiencias que te sobrevendran en estas Etapas particulares seran para ti senderos que

45



meramente compartiras con quienes vayan por los niveles menor y medio de motivacion,
) i . : . p 180
pero no seran sus mismos senderos, ni sus mismas actitudes especificas.

QNWATRBIR YR XA ARA BANEZ YR TR IS M= EQ) 17557
ANy j%’% j “1@\’%‘1@&-/ “Hii
‘q’ﬁéam'a@m'ﬁ'qammng&'ﬁ:'1 ?fﬁ'g'g"z{[m&'qamum

YIS

Cuando llegas a la parte en la que vas por refugio puedes usar cualquier sistema —el del
Sendero de Gozo y el Sendero Ripido o de la representacion del Campo de Acumulacion,
relacionada con esta ensenanza— para visualizar a los seres que van a proporcionarte
proteccion. Hay también dos maneras de imaginar como el néctar desciende de ellos para

purificarte: puede envolver la parte externa del rayo de luz, o fluir hacia ti por el interior del
rayo de luz tubular.

N\

%“T%qfi&N%’q"%’:'ﬁ“@nﬁﬂ'ﬂﬁﬁ'Q?i'mﬂ'gg"\'ﬂ'ﬂgi‘fqa'g':'
TR AR RR TR AsE &)

¢

Lo que el néctar debe purificar son nuestros malos actos pasados y todo lo que
bloquea nuestro progreso espiritual. La raiz de todos estos problemas es la tendencia que
tenemos, en lo mas profundo de nuestro corazon, de estimarnos a nosotros en vez de a los
demas. Por lo tanto, imagina que todos los malos actos y bloqueos se amontonan en una
masa oscura en ese mismo lugar: tu corazon.

FTIRE VR AN QB AR FAER AR R
Jarazaa RN PN ER N U RR N AN FEAN RN NN R

- a~~ -~

AF RN NRANN A& B

La luz y néctar descienden por tu cuerpo y empujan hacia abajo toda esa oscuridad. En
el interior de la tierra, bajo el aspecto de un gran cerdo negro'™, se encuentra el Sefior de la
Muerte, sentado debajo de ti. Esta alli porque ansfa tu vida y sus enormes mandibulas estan
bien abiertas, mirando hacia arriba, esperando. En este punto es extremadamente
importante que imagines la negra masa de tu corazén descender hasta su boca abierta —ello
le satisface totalmente y as{ nunca mas te querra dafiar—.

a:xz«rqia‘%m%&m?{&'&'é&'i&’:'q'a:}&'aﬁw:'%ﬁ:'qm

Mientras tomas refugio, mantén en tu mente las dos razones que te impulsan a
hacerlo.'™ Si estos dos sentimientos son artificiales y forzados, tu refugio no sera auténtico.
Pero si son sinceros, tu refugio también lo sera.

46



P assf G gR gy afuaads fyafaags

Qam'fagﬁ'qg&rgm&'Qﬁ'@'«}{:m'ﬁﬁ'@,‘%n@mgx&'m&'lﬁ’n,'
$5 FR IR AR TR RGNS WY IR ANA | RRTE B
- gﬁ%‘é‘s ﬁ'ﬁaﬁ@“"qﬁ’\' é\,@"&"gﬂ'ﬁ‘:’@“‘mﬁqaﬂ

22

)

Cuando en tu meditacion practicas el deseo de llegar a la Iluminacion para beneficio de
cada ser consciente, hay un punto en el que imaginas que ya has alcanzado el objetivo, y
esto te ayuda a conseguirlo de verdad en el futuro. Aqui visualizas que todos los habitantes
del universo son puros, libres de todo tipo de malos actos u obstaculos espirituales. El
universo mismo, el lugar en el que habitan esos seres, es un producto de sus actos
colectivos —y por ello imagina que también es totalmente puro—. Esta instruccién tiene una
gran importancia; procede de la misma fuente que las practicas santas de las grandes
tradiciones secretas, gracias a las cuales te conviertes en el Sefior de un Mundo Mistico.

B R FANFRN WA RN UG SR RE WA FRERE Y] IR
%q'ix"ii’qm'@f@ﬁ':}&'&’ﬁ'éﬁd'&:'@&'ﬁﬁ‘f&1

Seguidamente, en la meditacién llegas a la practica de los “inconmensurables”™, has
de darte cuenta aqui de que estos cuatro no son solo lo que denominamos “cuatro lugares
del Inmaculado” sino algo bastante diferente. La compasioén, por ejemplo, no es solo
compasion ordinaria: es la Gran Compasioén y el amor bondadoso es el Gran Amor
Bondadoso.

R R FR B N g RS R A DRIV ER TR

En lo que respecta al orden de los cuatro inconmensurables, es importante que
medites primero en el sentimiento de ecuanimidad hacia todos los seres. Esto encaja con el
orden que adoptan dichos sentimientos en la instrucciéon en siete partes de la causa y el
efecto, para desarrollar el deseo de convertirse en un Buda en beneficio de todo ser
consciente.

RS 2R J N S 2] Vo AP SEN RF W WV AFS Fara
S2ERES

La siguiente seccion en la meditacion es la que llamamos el “deseo especial de obtener
la Budeidad”."® No es el deseo mismo, pero es muy efectivo para potenciar su desarrollo.

47



EQ TG IESA B e S SIS BECE SR S TGS
%&z\@gq&'q%ﬁg:‘qﬁmm&g:‘qiﬁ} a‘&“{q'ﬁ’qa'ﬁ’a'gﬁ'm'
%m'q%z\rﬁqma'@ﬁna'&fﬂ

Siguen a continuacién unas notas sobre el siguiente paso en la meditacién, en la que
visualizas el “Campo de Acumulacién”. Hay un arbol magico en la base de la imagen, un
arbol que te da todo lo que deseas. Imaginas que ha crecido de la unién entre tu propio
mérito y el deseo de obtener la Iluminacién de los seres que se encuentran en la asamblea.
El Noble Tsongkhapa, en el centro del grupo, es de color blanco; esto simboliza la cualidad
que ¢él posee y que a nosotros nos gustaria tener: haber eliminado los dos tipos de
obstaculos —los que nos impiden alcanzar el nirvana y la Iluminacion total—.

415\1’ ié\lgﬂm N'Q&l%’:'ﬁq’q FR AR T ‘”’i‘ﬁ"’”'ﬂi‘“ 'Sfﬁq"\'iﬁ{'

6@ A NR RN AR R NRNAEFER B Y “gH
S NS R N

A la izquierda del Noble Tsongkhapa hay un volumen de escrituras que deberias
visualizar como los Ocho Mil Versos sobre la perfeccion de la sabiduria.'™ Estéa alli como
simbolo de los niveles y necesidades de los diversos discipulos, segun la agudeza de sus
intelectos. Estos puntos, nos dijo nuestro Lama, eran una ensefianza oral de su propio
maestro, el Gran Tutor —el Guardian del Diamante—."*

\ . . “ . . . V . . .\ . . . \ . \ . .
Frasgara g EU AR RN ag@: SR RENAFS EX
v . '“ . . . . N . .\“' 'v . . . v \ .
NQ'F\] AR Q'F\I Q’]: JRNY Q]5\ AR a aﬂ]& ISENESENCN ﬂﬂ]&‘ AR
= S

FegrRgap A pR g

En tu meditacion, el volumen de la escritura te habla en voz alta, explicandote sus
contenidos. Deberfas imaginar que el libro te instruye sobre las practicas en las que estés
trabajando —la renuncia, el deseo de convertirte en un Buda para beneficio de todos los
seres, etc.— Nuestro Lama sigui6 dandonos unas instrucciones especiales sobre el “triple

ser” que consiste en imaginar en el corazén del Noble Tsong Khapa a un ser santo, y en el
corazon de este ultimo, a otro ser santo.

48



s ds B agsRns@s fysgm a) B asssapapas

TN REN IR AR AN FHEFHIN T om Az Tsy
ngﬁ'g:'gq@q'ﬁ:'qﬁm'&'qﬁm'@@ﬁma'&’ﬂ

Cuando visualizas a los maestros pertenecientes al linaje de las “Bendiciones para la
Practica”, debes seguir los versos conocidos como “El Conocimiento que Revela el
Mundo”."" Aqui imaginas que todos estos personajes, a excepcion del Guardian del
Diamante, aparecen bajo la forma de Voz Gentil. Cuando visualizas este mismo linaje en la
meditacion segun el manual del Ofjecimiento a los Lamas,"™ hay una diferencia si te implicas
en la practica del Gran Sello.

&‘ﬁ&‘&’ﬂ&'ﬂ%‘ga‘ga‘v“\lq'm&r&iqgn]z«ra’aiﬂ qm&ﬁq&gm'
gy FFNEIE FEIWIETT

Las deidades tutelares y seres similares en la visualizaciéon se imaginan segun el Sendero
de Gozo y el Sendero Rapido. Esto significa que delante de ti tienes a los que pertenecen al
grupo de las ensefianzas secretas, conocidas como “Insuperables”. A la derecha de la figura

central se encuentran los del grupo del “Practicante Maestro”; detras estan los del grupo de
35 189

la “Actividad” y a la izquierda, los del grupo de la “Accién”.

. . . . . . . “ t\ v . . \C V
WRS) 3435\ iﬂ]&"x Q%N] JQANYRETNT]|  TNG i:ﬁ Ll

B . Yo, iy ARR... ) Y. . SN . YN _ i ~ T

g s R Rwsfggaradigs| R
S 5'%3'&’q&'q&m'q§n&1

También puedes hacer esta visualizaciéon de otra manera. Imagina delante de ti al ser
divino conocido como “Conjunto Secreto”. A la derecha de la figura central, el
“Atemorizante”; a la izquierda el “Gozo Mas Elevado” y detras “Hevajra” u otro parecido.

A su alrededor se encuentran las deidades del grupo del “Practicante Maestro” y a su
alrededor los del grupo de la “Actividad”, luego el grupo de la “Accién”, etc.”

@“'F='§“1N'qa*‘4§ﬁ“'ﬁ<'1 ﬂ*‘ﬁ‘s’wﬂ‘qzﬁﬁﬂi ThEy
Firg AR EuERRRR gt yNagE
qﬁa«iﬁ&] q%‘i!’n]&'&:'@&'34:'?4’&'ﬂ‘&'&ﬁq‘ma'«}{qm‘m@&'

aq:'ii’agmq&'qﬁ{q'gﬁ'ma'«giéﬁiq:'q{“

49



Hay tres maneras diferentes de visualizar la casa de bafios de cristal cuando llegas a la
parte en la que imaginas que lavas el cuerpo de cada uno de los seres sagrados a modo de
ofrecimiento. Puedes hacer aparecer una casa en cada una de las cuatro direcciones, o una
en el este, o una en el sur. Imaginas que envias tres réplicas tuyas de manera que estén de
pie delante de cada miembro de la asamblea. El acto de emanar muchos cuerpos de ti
mismo aqui y en otros puntos de la meditacion tiene un beneficio adicional: sirve para
hacer madurar el potencial de aprender a emanarte. En realidad obtendras dicha capacidad
cuando llegues a los diversos niveles del bodhisatva y la uses para el bien de los demas.

iRy el @y Sy s R g afERy
"4'@‘*"@"4'@Ngﬁ”&'*n’ﬁi@;gﬂ 1

Cuando llegues a la practica preliminar final, la suplica, deberfas utilizar principalmente
el texto “Conocimiento que Revela el Mundo”. Si lo deseas, aqui se te permite imaginar en
la figura central un “mandala del cuerpo” —un mundo secreto completo con sus habitantes,

en distintas partes de su propio cuerpo—. Utiliza el que se encuentra en el Ofrecimiento a los
Lamas."™"

ga'ﬁ?:’&mg:q'nm&':qq5{;&N'@R'S:'&'m&'ﬁﬁ'mz«r%:m‘g&'
a‘%a'ga'aq NE|| ﬁé‘}'@%&'&ga\'a\wiz«x'qg&'ﬁ:'qﬁm':131
RN 5 Qs wm A g A

En lo que respecta a las demas partes de la meditacion —sean las relacionadas con los
preliminares, la meditaciéon principal o su correcta conclusion—, deberfas referirte a los
diversos textos sobre las Etapas del sendero a la Budeidad y aplicar las secciones
apropiadas. Es muy bueno que, al concluir tu sesion de meditacion, recites una oracién de

clausura, empezando con la linea “Que este buen acto, en representacion de todos los que
192
he hecho...”

SRR PIRET g3 A AR R IR IR FI RN TR I/
AHF TR UG mﬁmﬁﬁ'm'Qﬁq'ﬁTammifa\g'&'?\5'21"
BRAEUY IR ﬁn&Egﬂ'ﬁ:ﬁ'%:&éqn{ﬁn&'ﬁ’qqn‘g"
na:':qﬁq:'mg@'ﬁq'@'&?fﬁmm'nazif'i\:’q&r&[nz\rg:rﬁ&m'
&:’Eﬁé&'g&'g'aﬁm'q%&l"qa'?ifq'qz\m:m:’a’q‘mm&1

He tenido la fortuna suficiente para recibir, concluyé nuestro Lama, estas instrucciones
sobre los Tres Senderos Principales —tanto los versos como su comentario—, sentado a los pies
de muchos sabios realizados y sagrados. Las of de los labios sagrados de mi propio Lama

50



precioso, mi protector y salvador, que es el noble que desea alcanzar la Budeidad para
beneficio de todos los seres, y que era uno con el salvador Serlingpa.'” Y los of de mi
refugio, mi Sefior, el Guardian del Diamante de Drupkang, cuyo nombre bendito mis

labios apenas son merecedores de pronunciar: el bueno y glorioso Losang Ngawang Tenzin
Gyatso.

ﬁ'iz«x'Q%&'m&'qﬁ'g%q'q%&@:qara:rﬁﬁ'&‘{&ﬂg&'é&'@ﬂ'
3@'4‘@{:}&1 q:'@m'%ﬁq'ém'&ﬁgq'aiﬁ'm%m\maq%m';1_1_:'
suama s Frax sy

He tratado aqui de ofreceros tan solo una breve ensefianza sobre los tres senderos
principales, utilizando las lineas del texto raiz como nuestra gufa. Suplico a cada uno de
vosotros que, por favor, seais tan amables de aceptar lo que os ofrezco con mis palabras y
ponerlo en practica lo mejor que podais.

e §NprasasduadagrRigad |

De este modo nuestro Lama nos bendijo y con alegria pronuncié el verso con el que
. . ., . . 194
dedicamos una grandiosa buena accion, para el bien de cada ser consciente

ORACION

XXI. La Oracién de un Discipulo

A\ a~

NNREH]
IHA R SR I HYF T IR IR
|REN PRV AN ER N FA BN AYF AN
1q?§'m'§x'q§&'§ﬂ'nr?%qmz\l’%]
1@'&%&:1’&@&&'ﬂ"ﬁ:’gﬁ'&éﬁ‘gm1

51



El es el Senor que pone en escena y luego
retira el espectaculo,
Una mirfada de océanos de poderosas actividades,
Llevadas a cabo por los Vencedores de los tres tiempos, Para custodiar 1a tradicion de la
ensenianga que une
los dos caminos:
El que fuera transmitido por Voz Gentil,
Y el que procede del salvador Awmzoroso,
El profundo pensamiento de los Vencedores."”

s RS Fas R R g g aaaEy)

IR rREE A REE TR R |
1§ A TN FERARRIR GAR AN

@qa'm&ﬁ&%&'?g%q'ﬁﬁ'fﬁag&1

El es un dios que se dirige al incomparable
misterio de su mente,

Un tesoro que resplandece con las diez fuerzas,

Para proclamar la mina de oro de los sabios;

El es Losang Drakpa, de fama deslumbrante,

Y las joyas del santo Darma llegaron a este mundo,

Al ser derramadas de sus labios."”

. Qo c“ . . 0Q . Q0
[HUAR NP G YU IV

AN R R R R g
@:‘21’&'2:%&'&1m&':rfé"g&'qﬁaq'@&‘

RAAYS R AR F YR TR

El es el reverenciado padre de todos los Vencedores;

Bajo el aspecto de su hijo, de un joven,"”

Dio una ensefianza que extrae la esencia del néctar
de la crema de los ochenta mil,""

El misterio de la palabra de los Budas:

La denominada Tres Senderos Principales,

Bien conocida como el Sol,

En el cielo de la Palabra inmaculada.

52



13 3R Y R Fay QaraEa A wd|
1&7:&1"g’qmmama:’{a@ngﬁn&1
V)&N%’q]&'qﬁam'na'nﬁ&'n@{mma'am
1‘ﬁi'aaﬁ"’{ﬁﬁlﬁ"“a’ﬁ"""ﬁi1

Sus versos no son esas palabras huecas,

Supuestamente profundas, incompletas,

Sino mas bien un chorro de mil riquezas,

Sus consejos proceden de la experiencia habida
en cada etapa del significado mismo.

Los elevados senderos en su totalidad,

Aquellos que capturan la gloria de la bondad del
mundo y la paz dondequiera que sea.'”

[MRNFR TEN A R AR SRR TR
1&%’@3‘53‘&3':rﬁ:na:'qm'géa1
|aga iz aRar §a R 3a L&A
ga':m'Bq’q'ga'%:'m'qaqna'&‘{ﬁ}

Ven, gran guerrero, que no temes lo que te hara sabio.
Coge el arco de estos maravillosos libros,
La Palabra verdadera, publica y secreta:
Disparala con la flecha veloz del razonamiento,
a la manera de los sabios
Y atraviesas los corazones de quienes ensefian
lo falso a lo largo y ancho del mundo,

1Qﬁ‘matﬁ'M'Lﬁﬁm&'q%ﬁ'uasmm1
58 TRR AR AR Y RER Ty
mgqa'rz%g:'g'q"ﬁng:'ﬁz\q

ES SRRV ERAEaL T '8\“1"‘%’*1

¢Cuando decidiré darle algin sentido al resto de mi
vida?

53



¢Cuando me desprenderé de la falacia de que hay
felicidad en esta vida?

En un abrazo cegador me aferro a las cosas
buenas de este mundo,

Mi amigo de siempre, es el enemigo de mi
felicidad eterna.

1@‘%’5:'@'&R'ﬁ'q%&1§n':13'21:1&1
1“31“"'3""‘%@"%{“1"'a"ﬁ&‘ﬁar"T
[RR AR QAR WK AR QI TR WA KA
mfnz\rﬁ:gnna'im‘ﬁ'ﬂﬁ’ﬁ‘q'&é’z«l1

Que ni en esta ni en mis vidas futuras,

Deje jamas de reunir tantas cuantas causas

Me proporcionen, a corto o largo plazo, los
dos cuerpos. "

Pueda obtener la belleza de los ojos que nos guian,

A mi mismo y a los otros,

Por los excelentes senderos establecidos por los
sabios y versarme en ellos.

1&%‘«3':13:!1‘qsa'[sa'iq‘a’ﬁ'a?qmq
128285 SR AN AGR R AR A

AR BN g g
1@%‘@X:&'&%&'g‘&agq'ga'%q&1

Aunque esta no es una responsabilidad que por mi
gusto hubiera aceptado nunca,

He intentado plasmar su elocuencia

Sobre blanco y negro lo mejor que he podido.

Puedo haberme equivocado y perdido algunas palabras,
algunos significados o cosas parecidas;

Me arrodillo ante mi lama y admito libremente
cualquier error cometido.

54



ﬁ ﬁﬁ.q'%.ng N'ﬁ &.&gi. FRTR AN
KRR TR NN R EN @ Fayay

ESCE Rl EaF S SR AR
1§;:'21"34§n1'§'34’3\113'%&g=\%n] 1

Que por la pura fuerza blanca de actividades como esta
empresa que he concluido,

Puedan mis pensamientos y los de otros
dirigirse hacia el santo Darma.

Pueda ser ella la causa de que todos nosotros cortemos
con aquello que nos ata a esta vida,

Y pueda ayudarnos a extraer la mejor esencia
del tiempo y oportunidad que tenemos.

BuvaraRy] Rgaea Ry s EA E SRR AR 23
E'Q&C'%'ﬁ:'[ﬂﬁ'ﬁﬂﬂ'ﬂ%'ﬁ @GJQJ\N I N&'@J’ Qfg\ﬂ,%&!qﬁ&!g ’
B s afyassagEe

De modo que esta es la enseflanza sobre los tres senderos principales que ha impartido
nuestro Lama y sefior, el que nos ha concedido los tres tipos de amabilidad,””" nuestro
salvador, el dios situado en el centro de nuestro universo, el mismisimo Guardian del
Diamante, el bueno y glorioso Pabongka. El nos concedié6 muchas veces esta profunda
instruccion, utilizando como guia las palabras del texto rafz.

‘}{QN@%\ §NFQE’\ ﬁgﬁqﬁg&a\”ﬁ”%&&} :d.a.&.q,“q %ﬁ
QR RS BTG n&'imgﬁ’a'ai FUR IR AR TN T qar
qiﬂéﬂﬂgﬂaﬁiﬁ”qﬁﬁﬂﬁé'ﬂé& 1 &N'qgi'ﬁ&“'ﬂ:'%&'
{S ii :'3«1’3’ qa.i.é i@ X' aq N.a:.1 i&] é Ng% %ﬁiﬁi&] 2 =
AR5 TR G5z AN Y TEE IR TR Y RGIN RR TR

qmm?&fmnnﬁz\!’?{&'ﬁ:'ﬁ'n%nwm'"

55



Se hicieron varias copias en las diferentes ocasiones en las que imparti6 la ensefianza;
habia cinco de estos manuscritos repartidos entre varias personas. Estos fueron recopilados
por mi mismo, Suddhi Vadzra,”” monje del monastetio de Den, hombre que sufre por su
falta de conocimiento espiritual, mero actor vestido de monje, el mas simple de todos de
todo el gran séquito de discipulos que se han postrado reverentemente y han tocado con
sus cabezas el polvo santo de los pies del gran Lama, nuestro padre querido, cuya
amabilidad no tiene precio.

Pude terminar este trabajo gracias a las bendiciones del mas elevado de todos los guias;
las recibidas durante los muchos afios que pasé a su lado mientras ¢l vivia, y las que incluso
ahora emanan de sus restos, de sus reliquias preciosas.

He escrito estas paginas en el lugar donde descansan dichas reliquias, bafiado por la luz
que de ellas emana, en la santa ermita conocida como Tashi Chuling.””

adfRgagal| ]

iPueda esto ayudar a todos los seres conscientes!

UNA LLAVE SECRETA

XXII. Una Llave Secreta para los Tres Senderos Principales

s

y asaa 35 fuaque el R

A- qui esta la “Llave Secreta para los Tres Senderos Principales” que consta de las notas
compuestas por Gungtang,””*

La linea de apertura de los Tres Senderos Principales del Noble Tsongkhapa, lo que
denominamos el “ofrecimiento de alabanza”, esta concebida para poner de manifiesto la
raiz del éxito en la practica —confiar adecuadamente en un maestro espiritual— y los seis
preliminares.””

N A A A e QA Az
gﬂ'ﬁ]@ﬂﬁ:?@’&ﬁ'@%’i' Qﬁﬂ 1@&'&@1&'@&'@75‘ X 'ﬂ]ﬁ&‘ﬂd'
AT a - SN - AT\ A
TR R RIR gAY A ERadEs
e :./ Q& QA a : - Y Q-
Q%;&.é.m.q‘&.W.ai.ﬁq.‘z\!.Q.EN.&.qq).qq.&iﬂN.ga.gN. :

- - -

Rl RANQNFRE R BN RAE R IARE T AN AR
IRREAEY FRRMByFamgAad

Los versos que incluyen el que sigue, “la esencia de todas las elevadas ensefianzas de
los Vencedores”, pueden ser aplicados a los tres senderos principales individualmente, o a
los tres en su conjunto. Cuando ensefias a alguien estos tres senderos, los presentas uno
después de otro; pero cuando meditas en ellos, cada uno debe estar imbuido de los otros

56



dos. Puedes deducir este hecho por la referencia introductoria que se hace de los otros dos
senderos en el primer verso. Si no hicieras tus meditaciones de este modo, entonces tus
sentimientos de renuncia no se podrian considerar un sendero del camino mayor.

- - - - A A -
5N'§Q'Qﬁﬂ'é&!"'\"{]5"11'Nﬁ'@?'@'%ﬂ'g&ﬂ%& 'RlN'ﬁN'QS’\'ﬁK'

SLARFRLARNE

Todos tenemos la necesidad, de vez en cuando, de hacer alguna practica espiritual,
pero nos dejamos engafiar por la tendencia de posponer la practica para el dia siguiente.
Por ello, en el texto raiz, el Noble Tsongkhapa presenta la ensefianza sobre esta vida
preciosa de oportunidad, junto a los consejos sobre la muerte que se acerca.

- N N = -~ A~

. . ' . OE&N' L NO&C . . NO :0 NO . . NO
Q[ﬂ& QQ %n] :1@11 35 a iq QANQTRR q[:yr\ Qa q)
53“4::1:\1-5:'@& 'QQN‘%Q}’J\N’MQIKN 1

También presenta en yuxtaposicion la ensefianza sobre los problemas de la vida ciclica
y la ensefianza sobre los actos y sus consecuencias —por la razén de que cualquier dolor que
sentimos en esta vida ciclica es causado por los malos actos que hemos hecho antes—.

V.w. N. :.Q. '“' N. \N. Q.a&&.v' . . N:N'\ .
RPN PR YA RYN AR NANFHFANYRAH] &
0\ . QO CQ‘ C\ QV . A . .\ . . C\ CQ .
FRNGNAR FHNT JU VRN PRI SGN AN HRGN &3
. QOQ 'NQ .
ARAVFRENR]

En los versos donde explica como meditar en el deseo de obtener la Iluminacién
también se las arregla para conectar los dos sistemas —el ensefiado por el Noble Atisha y el
que dio el Maestro Shantideva—. El hecho de que la palabra “madres” en dichos versos esté
en plural indica que se refieren al sistema en el que cambias tu interés personal por un
interés hacia los demas —algo asi como una mente equilibrada—"" .a mencién misma de la
palabra “madre” sirve para referirse a la etapa correspondiente al otro sistema en la que

reconoces a todos los seres como a tu propia madre. Y las palabras que aparecen antes de
mencionar a las “madres” estan pensadas para resaltar la etapa de la compasion.

::'ém'ga‘rdq'qw&na'::'ém'&a'@z«rﬁ%qn&&'@qwﬁ:'1
é{’\""ﬁ'q\ﬁ,ﬂ“"”'3*’?)3*"“'E%XSWQ“]“W%"@%&'qﬁ"‘"%@1 a:.
na:'ﬁm'q&'mm'&gqﬁ'z?m&'[gm'&'nft{n]&x‘a‘%‘m'&:ﬁ‘qm%&'

%ﬁ5:@‘:1'aiﬁ‘:rfga'&&N'S{@"{ﬁﬁ@@:'t@&'a“\m%:'m?q1

57



Cuando “piensas en lo que les sucede”™” lo puedes hacer de dos maneras. Segtin un
sistema puedes pensar en lo que otros seres hicieron por ti en el pasado, cuando fueron tus
madres; asi es como recuerdas su amabilidad después de haberlos reconocido como
madres. Ademas de esto, también puedes pensar en lo gue otros seres hacen por ti incluso
ahora, cada dia. Asi es como se hace en el sistema en el que te cambias con los demas. Esta
segunda manera proporciona resultados fantasticos: ya no tienes que preocuparte por haber
perdido la oportunidad de sembrar este campo fértil devolviendo su amabilidad, puesto que
a tu alrededor hay muchos otros campos que sembrar. S6lo depende de ti reconocer su
amabilidad presente; ellos son tu billete para colmar las necesidades de todos los seres
conscientes, pero no les das crédito.

1@'&&'@:':13'%@'@04m&'g::'1 @”1""‘%*'“1"@“@'@”5@'
&:'agwgmn%5\‘:1&1'?gm'qN':!W&rma'gq'aﬁm'q?h’a‘&éﬁ%‘"

El concepto de la interdependencia se puede referir a que las cosas proceden de
causas. Sin embargo, a veces las cosas se vuelven del revés —como cuando clavas en el suelo
unas lanzas con las puntas hacia arriba para hacer un dosel— y podriamos decir en muchos
casos que las “causas” dependen de los “resultados”. Vemos, pues, que el sistema utilizado
aqui se basa, principalmente, en la interdependencia, en el sentido de que etiquetamos
respecto a la dependencia.

"R AR FAWR] FRANGNRIIR R AR AR Fa I
AN BN IR N GA N IR TF R AR QRAN AR FRI LR IR
Zargaran zaz«rg:x 'n'qs'an]'g'na'::'écq'g;'&"q%'%’qz\i'ﬁ’qQ'LQ1
gqa\m&m&1‘2&'Em'qg‘:rq'gn'&m‘&’n}‘&'ﬁmﬁn}‘aﬁﬁ‘mqﬁma‘

a e - - O\ Q\ &~ -
ii.a.:1.\.{‘N.Ciin.ra.\!&’.i&’.q(.a,&”_.).3\1.qia‘.i.%.qq.km.‘&I.i.&i. ”
<

¢Cémo funciona el proceso de etiquetar? Imagina a una persona que nunca se llamé
“Tashi”, y un dfa le pones el nuevo nombre “Tashi”.*” Después de un tiempo empiezas a
olvidar que fuiste tu quien le otorgd el nombre “Tashi” y ¢l empieza a parecerte “Tashi”
por si mismo.

Aqui, el proceso de cambio por el que pasa tu percepcion es mas bien sutil y dificil de
reconocer. Puedes leer todos los libros y empezar a creer que sabes lo que es la ausencia de
autoexistencia, pero luego tendras que regresar a los sistemas de las escuelas inferiores e ir
progresando de abajo a arriba: asegurandote de que te haces una idea de lo que ellos
entienden como “no autoexistencia”. Si no puedes, serd que aun estas bastante lejos de la
visién correcta.””

58



B GuaaRy g G e aagg st
wgRaRuara et A Angaps g
aﬁ“'“"ﬁﬁ"«“"'

En sus versos, el Noble Tsong Khapa, afirma en primer lugar que, a menos que poseas
la sabidurfa que percibe la realidad dltima, los otros dos senderos principales nunca te
podran liberar. Lo que menciona directamente a continuacién, es la interdependencia. El
punto que intenta establecer es “si entiendes la interdependencia, entiendes la realidad
ultima; si no, no”.

"ﬁ:'g:'qm'&’ﬁ'&aq'&m':mg::'vﬁq‘?ﬂ %m‘ai'aqmﬁmn'&‘a’:'
myeoye —— oy P S - S SN.. 7o PN - S gt
TUNYR AR HRLE W RATF R I AR AN ]|

Y lo mismo se puede decir con respecto a asumir el hecho de que comprender la
apariencia de las cosas te impide caer en el extremo de pensar que las cosas existen. Ni
siquiera una escuela no budista como la asf llamada “Descastados™"” afirma lo opuesto: ni
siquiera caen en el error de negar que comprender la apariencia de las cosas impide caer en
el extremo de pensar que nada existe. As{ pues, la idea que te protege de caer en el primer
extremo es verdaderamente tnica

%n]'@:'vq:'5\1’:&'qﬁ(ﬁq’ﬁ%&‘ﬂg&'ﬁﬁ:'@ﬂg&'m'v‘?lqmamﬁa'
S Ry 11q§'ﬂ:‘s:'q§:'ma'§&'m?&’11

Estas han sido solo unas breves palabras de instruccién, pero representan la
concentracién de la esencia de todo lo que el Maestro Tutor, el Precioso, ha ensenado.
Manténlas, pues, muy cerca de tu corazon.

y ﬁ'ﬁ&‘&ém'é\!‘ﬁmﬁ&rfg@ﬁqq'Sm‘ma'ﬁa'mgq‘&éﬁm'q?ﬁ'
aa 1

El bloque original de madera impresa fue financiado por un devoto de fe y moral
incomparables, de la casa de Hlalu, un verdadero jardin de gozo.*" El dedica este acto para
que cada ser consciente halle la bondad suprema.

Notas

59



167 al comprender el secreto...La fuente de la cita no se ha encontrado.

168 precioso maestro, Chone Lama. Se refiere al maestro de Pabongka Rinpoché denominado Chone
Gueshe Losang Gyatso Trin.

169 Pasi pues, sta prueba que se vale de la interdependencia. .. Cita de, Entrar en el Camino Medio, f 206b —
207" (entrada 74).

170 Todo es correcto... Cita de f 15a de la obra maestra del Maestro Nagaryuna (entrada 4)
171 La forma es vacuidad. .. Del famoso Sutra del Corazon de la Sabiduria, £. 259b (entrada 20).

172 ocho pensamientos mundanos. Se clasificaron en la seccién VII en “Eliminar el deseo hacia esta
Vida”.

173 tres incontables eones. La palabra “incontables” aqui da a entender un nimero especifico, 1 000,
000, 000, 000, 000, 000, 000, 000, 000,000,000,000,000,000,000,000,000. La longitud de un “eén” se
describe de diversas maneras en las escrituras budistas y estd vinculada a ciclos en el espacio de vida
de los seres. Es suficiente con decir que abarca millones de afios.

174 (Etapas del sendero! La fuente original de la cita no se ha encontrado. La Liberacion, de Pabongka
Rinpoché, atribuye en dos ocasiones las tres instrucciones a Gompa Rinchen Lama (entrada 47, £
168a, 334a) de quien se dice que habia sido estudiante del Noble Atisha (ver las Etapas Extensas del
Noble Tsongkhapa, entrada 61, f12a) y del Noble Drom Tompa (Anales Azules, entrada 94, p 264).
Gueshe Dolpa, su nombre completo era Marshupa Rok Sherab Gyatso (1059-1131), fue un
estudiante del gran Potowa y compil6 las enseflanzas de su mentor en un texto famoso de la
tradicién Visionaria titulado Lzbro Azul (ver su comentario en entrada 89).

175 No seas cobarde...Del capitulo sobre el esfuerzo en el clasico del Maestro Shantideva (f 20a,
entrada 71). “Los Que se han ido al Gozo” se refiere a los Budas.

176 Glorioso Losang Drakpa. Como se menciona en el prefacio, éste era el nombre de ordenacién del
Noble Tsongkhapa.

177 Visualizaciones apropiadas. 1a secciéon que sigue fue incluida en el comentario de Pabongka
Rinpoché para beneficiar a discipulos ya familiarizados con la practica: se traduce aqui como
complemento, pero como cualquier otra enseflanza budista, precisa la guia personal de un Lama
cualificado para que proporcione resultados exitosos.

178 Campo de Acumulacion. las pinturas tradicionales de esta visualizacion son relativamente
comunes. Un buen ejemplo aparece en el catilogo del Museo Newark (ilustracion p20, p 170,
entrada 93). El nombre de la visualizacién muestra que estos seres sagrados son el mejor campo en
el que sembrar las semillas de la Iluminacién: las dos acumulaciones, mérito y sabiduria. El
simbolismo de la pintura viene cuidadosamente detallado en la Liberacin (f 92—102, entrada 47) de
Pabongka Rinpoché.

179 Sendero de Gozo o Sendero Rapido. Ver nota 119

180 Sus mismas actitudes especificas. Tal y como se explicéd antes (nota 20), el practicante de motivacién
menor busca salvarse de los reinos inferiores. El practicante de motivacién media espera escapar de
todas las formas de vida de sufrimiento, incluso en reinos superiores. El practicante de motivacioén
mayor comparte estas actitudes pero busca igualmente asegurarse de que cada ser alcanza este
objetivo.

181 Cerdo negro. También representa la ignorancia, la rafz de todo nuestro sufrimiento.

60



182 Dos razones. Estas son (1) temer los reinos inferiores y la vida ciclica en general, y (2) creer que
las tres joyas tienen el poder de protegerte (ver nota 110).

183 Los inconmensurables. Estos son el amor bondadoso, la compasion, la alegria y la ecuanimidad
inconmensurables. Se describen en un verso cldsico como sigue:

Puedan todos los seres conscientes obtener la felicidad
y las causas de la felicidad.

Puedan todos los seres conscientes liberarse del
sufrimiento y lo que causa el sufrimiento.

Puedan todos los seres conscientes jamas verse
separados de la felicidad sin sufrimiento.

Puedan todos los seres conscientes permanecer
ecuanimes, libres de atraccién hacia sus amigos y
aversion hacia sus enemigos.

Estos cuatro pensamientos se denominan “inconmensurables” porque van dirigidos a un niamero
incontable de seres y porque se obtiene un mérito inconmensurable al pensar en todos ellos. Existe
otra serie de cuatro actitudes con los mismos nombres, conocida colectivamente como los “cuatro
lugares del que es Puro”. Pabongka Rinpoché explica en otra parte que aunque el amor bondadoso
de esta serie abarca a muchos seres conscientes, no llega a todos y, por ello, quien medita en ¢l nace
como el dios mundano denominado el que es Puro, cuya autoridad se extiende sobre muchos
lugares, pero no los abarca a todos. Cuando uno se enfoca en todos los seres conscientes obtiene el
nirvana “sin lugar”(mas alla tanto de este mundo de sufrimiento como del nirvana inferior) como el
que es Grande y Puro (otro nombre para un Buda) (ver f 308b —309a, entrada 47).

184 Deseo especial de obtener la Budeidad. Las lineas dicen, “para beneficio de todos los seres, mis
madres, haré todo lo necesario para obtener la preciosa Iluminacién total, tan rapido como pueda.

Por ello, ahora empezaré una meditacion sobre la enseflanza de las Etapas del sendero a la

Budeidad, utilizando el sendero profundo de la practica que se centra en mi Lama, mi dios” (f 5a,
entrada 206).

185 Ocho mil Versos. Uno de los sutras mas famosos y elocuentes sobre la perfeccién de la sabiduria
o vision correcta (entrada 83).

186 E/! Gran Tutor, e/ Guardidn del Diamante. Probablemente se refiere al maestro raiz de Pabongka
Rinpoché, Dakpo Lama Jampel Hlhundrup.

187 Conocimiento gue Revela e/ Mundo. Ver nota 40 sobre estas lineas, compuestas por el Noble
Tsongkhapa.

188 Manual de Ofrecimiento a los Lamas. Ver nota 43. El Gran Sello es una practica de las ensefianzas
secretas.

189 Grupo Insuperable...grupo de la Accion. Se refiere a las cuatro clases tradicionales de ensefianzas
secretas.

190 Conjunto Secreto, Atemorizante, Gozo Mds Elevado, Hevajra. Los seres mencionados son formas
adoptadas por el Buda para dar ensefianzas secretas; éstas pertenecen al grupo de “Insuperables”.

191 Mandala del cuerpo en el Ofrecimiento a los Lamas. Vet p 44 — 7 del trabajo (entrada 51)

192 Que este buen acto... Versos finales de E/ Conocimiento que Revela el Mundo (p 207 — 8, entrada 65),
son como sigue:

Ojala que este buen acto, encarnacién de todos los

61



llevados a cabo por mi mismo y los demas durante los
tres tiempos,
Nunca pueda llegar a dar, ni por un solo instante en las
muchas vidas que nos esperan, un fruto que
se convierta en cualquiera de las cosas que
el mundo anhela:
Ganancias ventajosas, un poco de reputacion,
multitud de seguidores, deleites de la vida,
regalos de otros y honores;
Pueda, mas bien, traer solo la incomparable Iluminacion.
Que por las prodigiosas bendiciones de los Vencedores
y sus hijos,
Por la verdad de que la interdependencia es infalible,
Por el poder de mi deseo de liberar a todos los seres,
Pueda todo aquello por lo que he rezado con pureza
llegar a suceder..

193 E/ salvador Serlingpa. De nuevo se refiere al maestro raiz de Pabongka Rinpoché, Dakpo Lama
Rinpoché (ver nota 186). Lama Serlingpa, también conocido como Darmakirti (aunque no se trata
del sabio del mismo nombre que compuso el Comentario sobre la Percepcion Vilida), era un gran
maestro de las ensefianzas del deseo por la Iluminacién. Vivié en lo que ahora es Indonesia e
instruy6 al Noble Atisha durante doce afios (ver nota 49).

194 Por el bien de cada ser consciente. Entre los versos que pronuncié Pabongka Rinpoché en su oracién
de dedicacion final, estaba la siguiente. Extraido del final de Las Cien Deidades del Paraiso de Gozo (ver
entrada 80), se trata de un texto sobre la practica con el Lama, centrada en el gran Tsongkhapa,
Losang Drakpa:

Que gracias a la virtud que he acumulado con este acto,

Puedan todos los seres y las ensefianzas recibir tanto
beneficio como sea posible.

Especialmente, pueda ayudarme a alumbrar eternamente
la esencia interna de las ensefianzas que diera
Losang Drakpa.

195 Pensamiento de los VVencedores. “Vencedores” se refiere a los Budas. En nuestro mundo, las
instrucciones de las Etapas del sendero a la Budeidad se han transmitido a través de dos grandes
linajes: las Etapas sobre la visién correcta procedentes de discipulos del Maestro Nagaryuna, que las
aprendié del ser divino Voz gentil; y las Etapas sobre el deseo de obtener la Iluminacién
procedentes de discipulos del Maestro Asanga, que las escuché del Amoroso, el Buda Futuro.

Es una tradiciéon propia de la poética tibetana intercalar el nombre de grandes personajes en el
verso, a menudo con sefiales especiales bajo las sflabas apropiadas. Aqui las letras en cursiva
representan el nombre entero de Pabongka Rinpoché. (ver el Prefacio).

196 A/ ser derramadas de sus labios. Metafora poética basada en una creencia tradicional segin la cual
la mangosta vomita joyas. Las “diez fuerzas” son las diez formas supremas del conocimiento que
posee un Buda, tal como conocer perfectamente lo que es real y lo que no lo es, o cémo maduraran
exactamente los actos en una persona. Las palabras “fama deslumbrante” son un juego de vocablos
en la segunda parte del nombre de ordenaciéon del Noble Tsongkhapa, Losang Drakpa, puesto que
drakpa significa “famoso”.

197 Su bijo, de un joven. Se dice que el Noble Tsongkhapa en realidad, era un Buda que se apareci6 a
sus discipulos en la forma de un bodhisatva, o un “hijo de los Vencedores”. La palabra “hijo” es

una alusion al aspecto juvenil con el que se manifiesta a veces Voz Gentil.

198 Ochenta mil. Se refiere a 84.000 grupos diferentes de enseflanza o “montones de escrituras”

62



impartidos por los Budas (ver nota 112).
199 Mundo y la paz. Se refiere, en este caso, al mundo y a lo que lo trasciende.

200 Dos cuerpos. Ver nota 32. El cuerpo mental es causado principalmente por la visién correcta; el
cuerpo fisico, por las actividades cuya motivaciéon es el deseo de alcanzar la Iluminacién. Ver
también texto relativo a la nota 148.

201 Tres tipos de amabilidad. En la tradiciéon de las ensefianzas publicas, un Lama concede a su
estudiante la amabilidad de instrucciones personales, transmisiones orales y explicaciones formales
de la escritura. En la tradicion secreta, le concede la iniciacion, la explicacién y demas consejos.

202 Suddhi Vadzra. Transliteracion tibetana del equivalente sanscrito del nombre del redactor
tibetano, Losang Dordge. Su hogar estaba en Den Ma, en el sudeste del Tibet (ver también el
prefacio).

203 Tashi Chuling. Montafia con ermita de Pabongka Rinpoché. Ver el Prefacio.

204 Gungtang. Se refiere a Gungtang Jampeyang, ver nota 62. Esta “llave” de los Tres Senderos
Principales se encuentra en su coleccién de trabajos (ver entrada 9) y viene seguida de una instruccion
(entrada 8) sobre como realizar una sesion de meditacién formal en los tres senderos, utilizando las
lineas del texto original del Noble Tsongkhapa.

205 seis preliminares. Las seis practicas previas a una sesién de meditacién son: limpiar la habitacién y
colocar el altar, poner ofrecimientos, sentarse en la posicién adecuada y preparar la mente con los
pensamientos del refugio y el deseo por obtener la Iluminacién, visualizar la asamblea tradicional de
seres sagrados, hacer los pasos para acumular virtud y eliminar malos actos y luego suplicar a los
Lamas. Ver también nota 177.

206 Algo asi como una mente equilibrada. 1a frase en si tiene un doble sentido, puesto que el primer
paso del segundo sistema es la ecuanimidad hacia todos los seres (ver seccién XII, “Cémo fomentar
el Deseo de obtener la Iluminacién”).

207 “Piensas en lo que les sucede”. Esta frase ha sido extraida del octavo verso del texto raiz del Noble
Tsongkhapa.

208 Tashi. Nombre propio muy comun en Tibet.

209 Lejos de la vision correcta. Los principios de las escuelas inferiores budistas, relativos a la “carencia
de autoexistencia”, han sido explicados antes en la secciéon XIV ¢”Por Qué Necesitas la Vision
Correcta™?

210 Descastados. Escuela filoséfica de la antigua India, considerada una de las mas toscas porque no
aceptaba el concepto de vidas pasadas y futuras, ni la relacién entre los propios actos y las

experiencias presentes.

211 la casa de Hlaln. Célebre familia aristocratica del viejo Tibet. Sus posesiones principales estaban
localizadas al noroeste de Lhasa, en la carretera que va al monasterio de Drepung.

63



	Lect 1-3
	Lect 4-5
	Lect 6-7-8
	Lect 9-10

